MARCUS STEINWEG PSEUDOLUGEN
Fiir Stephanie Stein

Pseudos ist das altgriechische Wort fiir die Tduschung oder die Liige. Was pseudes ist, gilt
als unecht. Es gibt vor etwas zu sein, was es faktisch nicht ist. Bilder kénnen pseudes sein:
das heifst Phantasmen oder Illusionen. Als solche sind sie Trugbilder. Sie liigen, indem sie
den Betrachter verfiihren, ihnen eine Verldsslichkeit und Konsistenz zu unterstellen, die
nur triigerisch ist. Kunst verbindet mit der Liebe, die Macht dieser Verfiihrung. Und
dennoch gibt es Liebe und Kunst erst dann, wenn die Liige - der dsthetische Schein - sich
auf eine Wahrheit éffnet, auf die Inkonsistenz also des Konsistenzversprechens, das sie sind.
Wir haben uns daran gewohnt, Bilder mit Liigen zu verwechseln. Man hort es unaufhorlich
und tiberall: Bilder sind Simulakren der Realitdt (welcher eigentlich?). Sie zeigen von ihr
nur einen perspektivischen Ausschnitt, also manipulieren und liigen sie. Und dennoch gibt
es nichts als Bilder, das Reale liberhaupt ist nur bildférmig da. Bleibt einem also nichts
anderes librig, als dem Bildhaften in seiner wenn auch triigerischen Realitdt zu vertrauen?
,Nein", sagt Nancy im Gesprdch mit Michail Ryklin, ,Bilder sind keine Simulakren, sondern
die Art und Weise, wie sich das Weltwesen der Welt tatsdchlich zeigt.” 1 Es zeigt sich,
indem es sich zeigt, was auch immer es dabei verbirgt. Bilder sind Weltbilder. So
kontradiktorisch, diffus und kryptisch diese Multiplizitdt an gesehenen, erinnerten,
gefiihlten, imaginierten und antizipierten Ikonen bleibt, die Welt erscheint immer schon als
Bild. So gesehen, und nur so, ist das Bild der Gegebenheits- modus der Realitiit.

Jacques Lacan ldsst keinen Zweifel daran, dass das Subjekt in Angelegenheiten der Liebe
auf eine Illusion verwiesen bleibt, die durchschaut werden muss, damit es Liebe geben
kann. Der emanzipatorische Wert der Psychoanalyse liegt in der Identifikation des Subjekts
mit dem, was es unterminiert. Offenbar handelt es sich bei der Liebe um eine Liige, die als
Wahrheit funktioniert. Die Liige aber, die sich als solche identifiziert, tritt gegen sich selbst
auf den Plan. Sie konstituiert die aporetische Wahrheit einer Liebe, die ihre Phantasmen
priift. Dafiir benétigt es Bilder, die mehr als Idole sind, insofern sie auf die Kraft des
Unbestimmten vertrauen. Wie jedes Denken, ist die Liebe befliigelt von der Macht der
Phantasie. Phantasielos liebt, wer nicht lieben kann.

Phantasia und phantasma sind mehr als Trugbilder, da sie in die Wirklichkeit des Subjekts
intervenieren, statt es sich tduschen zu lassen - in Bezug auf was? In Bezug auf ein Reales,
das der sozio-symbolischen Realitdt ihre Inkonsistenz vor Augen hdlt. Zur Liebe gehort
Bilderproduktion. Statt Tatsachen zu bekrdftigen, erzeugt sie Prdisenzen, die nie ganz
gegenwidrtig sind. Das Bild, das sie vom Geliebten generiert, ist mehr als Vorstellungsbild,
weil es mit der Vorstellungskraft selbst bricht, indem es den Schein, den es er-zeugt, bejaht.
Phantasma kann beides sein, Tduschung und Schein, wobei der Schein eine Tduschung
markiert, die der Realitdt der Liebe intrinsisch bleibt. Zur Erstreckung auf den Anderen
gehort, dass man sich ein Bild von ihm macht, das Einbildung bleibt, ohne Trugbild zu sein.
Noch die blindeste Liebe bringt Bilder ihres ,,Objekts” hervor. Liebend liebt man die Bilder,
die man sich vom Anderen macht, der die Trdgersubstanz (hypokeimenon) bildet, an die
das Subjekt die Bilder heftet, die es von ihm generiert. Die Phantasie liberbriickt den
Abgrund, der das Subjekt vom Objekt der Liebe trennt. Das ist ihre Funktion: diesen Spalt
zu markieren, indem sie ihn tiberwindet durch Bilderproduktion.

1 Siehe: ,Die Unertrdglichkeit des Undarstellbaren. Gesprdch mit Jean-Luc Nancy” [1992],
in: Michail Ryklin, Dekonstruktion und Destruktion. Gesprdche, Ziirich / Berlin 2006, S. 111.



