
Müssen wir lügen um Antigone zu verstehen? Ist es vermeidbar in den
Raum der zerstörten Gewißheiten zu treten, um dort, an der Grenze zu
diesem Raum und im Wagnis der Uberschreitung dieser Grenze, auf
Antigone zu stoßen, von der wir wissen können, daß sie eine Lüge zu
ihrer Wahrheit gemacht hat, der sie keinen Augenblick mehr widersteht?
Wenn es die antigoneische Lüge gibt, die sich weder in der Liebe zu
Polyneikes, noch in der übertriebenen Erfüllung eines göttlichen Gesetzes
und auch nicht in der Lust der bloßen Gegnerschaft zu Kreon beruhigt,
kann es notwendig werden, diese Lüge die Liebe zur Lüge im allgemeinen
zu nennen. Vielleicht muß ein verrücktes Mädchen ein starkes Bild der Lüge 
hervorbringen, vielleicht ist die Wut und die Entschlossenheit dieser
Verrückten von vornherein der Allegorie der maßlosen Liebe verpflichtet.
Vielleicht bedeutet lieben nicht viel mehr als lügen und die Liebeslüge
selber lieben. Vielleicht gibt es kein einfaches Jenseits dieser ursprüng-
lichen Ideologie. Eine Unzahl von Ungewißheiten versammeln sich am
Altar der geliebten Lüge. Die Liebeslüge ist nur als Überforderung denkbar.
Sie strapaziert jede erdenkliche Wahrheit, ist irreduzibel auf jegliche Ethik
der Güter, wie Lacan gezeigt hat,' und sie verweigert sich den Be-
schwichtigungen der gesunden Vernunft. Sie kostet mehr, als man
zahlen kann. Man lebt mit dieser Lüge ein Leben ohne Rückhalt und
Versicherung. Ein Liebesleben an der Grenze des Verbotenen... einsam
und ungeduldig bis zum tödlichen Schluß.
Antigone liebkost diese Lüge. Eifersüchtig nimmt sie sie bei sich auf.
Sie küßt und beschläft ihre Lüge, die für sie ebenso Kind wie solidarischer
Geliebter ist. Wer hat die Nacktheit des Mädchens bemerkt, das in seiner
gültigen Trauer sich an eine Lüge klammert, wie an seinen einzigen
Besitz?? Mit dem Scharfsinn der Übermüdeten überblickt Antigone ihr
Schicksal. Daß sie sterben muß nimmt sie in Kauf. Es kostet sie weniger
als leben ohne geliebt zu haben mit dieser Art von Leidenschaft, die
Wahnsinn und Verbrechen gleichermaßen ist. Völlig eingenommen von
sich und ihrer Lüge, gibt sie sich dennoch der Unberechenbarkeit des
Liebesaktes hin. Man wird den Spuren folgen müssen eines Begehrens,
das seine Lust auf sich selber richtet, um dieses Selbst als ein unbe-
kanntes zu erfahren, das zwischen Lüge und Liebe zu unterscheiden nicht mehr 
fähig ist. Man wird sich der grausamen Zeugenschaft an
diesem Akt der Selbstvernichtung nicht verschließen können. Man wird
auf die Frage nach dem Gegenstand der Liebe 'Lüge' antworten und
umgekehrt. Man erkennt Antigone als die eigene Liebeslüge an und er-
gibt sich ihrer Unmäßigkeit, indem man fortan ihre Müdigkeit mit der
eigenen Schlaflosigkeit vertauscht. Die Lüge ist ein Taumel ebenso wie
es die Liebe ist. Man stürzt ohne zu wissen wie lange noch und mit
welchen Folgen und wohin. Und dennoch ist Antigone nicht ohne Gewiß-
heit. Ihr Tod hat etwas Selbstverständliches genommen. Er betrügt sie
um ihre Lüge und vervollkommnet sie zugleich. Der Tod Antigones hat
eine lügenhafte Evidenz. Was bedeutet Selbstverständlichkeit, wenn
man vom Sterben spricht?
Antigone zu lieben, heißt diese Liebeslüge lieben, für die ihr Name in
der Literatur- und Theoriegeschichte steht. Diese Liebe ist selbst literarisch.
Sie produziert ihr eigenes singuläres, für die Allgemeinheit unverbind-



liches Gesetz. Die Liebeslüge lieben, ist ein Akt der Selbstliterarisierung.
Der ganze Einsatz gilt dem Bemühen um die Errichtung und Aufrecht-
erhaltung einer für sich verbindlichen Fiktion. Man hat diese Form der
Sinnproduktion als ideologisch und unwahrhaftig bekämpft. Man spricht
vom Imaginären. Man suggeriert einen Authentizismus mit den Mitteln
der Psychoanalyse ebenso wie mit dem Instrumentarium der kritischen
Theorie. Aber Antigone könnte ein weitaus bedenklichereres Problem
darstellen. Man muß begreifen, daß Antigone nackt ist. Ihre Nacktheit
ist entscheidend für die Frage nach einem neuen Verständnis von Politik und Ethik 
und deren Verhältnis zur Gewalt." Die Intensität der antigone-
ischen Liebe kann als Ergebnis ihrer Verlassenheit genommen werden
angesichts einer Freiheit, die als absolute Freiheit eher Fluch als glück-
liche Fügung ist. Der Lügestaumel ergreift das Mädchen am Grat dieses
Abgrunds, der der Abgrund ihrer Freiheit und vollkommenen Nacktheit ist.
Auf sich gestellt, entscheidet sich Antigone für eine Lüge, die in der Liebe
zur Entschiedenheit als solcher besteht. Wofür entscheidet Antigone?
Für die Entschiedenheit. Was liebt Antigone? Die Liebe. Es ist wie mit
dem Kind des großen Weltspiels, von dem Heidegger in seiner Ausein-
andersetzung mit dem 52. Heraklit-Fragment spricht. Warum spielt das
am Abgrund spielende Kind? 'Es spielet, weil es spielet."* Es hat keinen
Grund.

Anmerkungen
Jacques Lacan, Le séminaire livre VII: L'éthique de la psychanalyse, Paris: Éd. du 
Seuil 1986.
2
Judith Butler muß man den Vorwurf machen, daß sie die Nacktheit Antigones von 
Grund auf verkennt. Nur so erklärt sich ihre
Funktionalisierung Antigones zur Protagonistin eines konkretisierten Interesses, 
deren Zwangslage eine *Allegorie der Krise des
Verwandschaftsbegriffs' anbieten soll. Siehe: Judith Butler, Antigone's Claim. Kinship 
Between Life and Death,
New York: Columbia UP 2000, übers. zit. S. 24.
3
Alenka Zupanciè insistiert, im Anschluß an Lacan und Zizek, auf der Gewaltsamkeit 
des antigoneischen Akts, der für uns
nichts anderes als der Liebesakt als solcher ist. vgl. Alenka Zupancic, Lacan' 
Heroines: Antigone and Synge de Coufontaine, in:
Renata Salecl (Hg.), The Ethics of Violence, New Formations, No. 35 (Autumn 1998), 
S.108-121.
Martin Heidegger, Der Satz vom Grund, Pfullingen 1957, S.188.

Von meinem iPhone gesendet



Do we have to lie to understand Antigone? Can we avoid stepping into
the domain of destroyed certainties in order there, at the border to this
domain and in daring to step over the border, to come across Antigone
about whom we know that she turned a lie into her truth without
offering even momentary resistance against it? If Antigone's lie, which
comes to rest neither in the love of Polyneikes, nor in the exaggerated
fulfilment of a divine law and not even in the pleasure of merely opposing
Creon, exists, it may become necessary to call this lie the love of lying ir
general. Perhaps a mad girl has to bring forth a strong image of lying,
perhaps the rage and resoluteness of this mad girl is dedicated from theoutset to the 
allegory of measureless love. Perhaps loving does not mean
anything more than lying and loving the lie of love itself. Perhaps there
is no simple beyond for this original ideology. A plethora of uncertainties
gather at the altar of the loved lie. The lie of love can only be conceived
as an overexertion. It overtaxes every conceivable truth; it is irreducible
to any ethics of goods, as Lacan has shown', and it refuses to be placated
by sound reason. It costs more than one can pay. With this lie, one lives
a life without any back-up or security. A love-life at the border to the
forbidden...., lonely and impatient up until its lethal finale.
Antigone caresses this lie. She jealously receives it. She kisses and
sleeps with her lie which for her is not only a child but also a lover in
solidarity. Who has noticed the nakedness of the girl who in her rare
mourning clings to a lie as if it were the only thing she possessed??
With the sharp wits of someone who is overtired, Antigone has an over-
view of her fate. She accepts that she has to die. It costs her less than
living without having loved with this kind of passion which is equally
madness and crime. Completely absorbed with herself and her lie, she
nevertheless surrenders herself to the incalculability of the act of loving.
One will have to follow the traces of a desire which directs its pleasure at
itself in order to experience this self as a something unknown which is
no longer able to discriminate between lie and love. One will no longer
be able to close oneself off from cruelly witnessing this act of self-
annihilation. One will answer to the question concerning the object of
love, lie, and conversely. One will recognize Antigone as one's own lie of love and 
submit to her immoderateness by confusing from now on
her fatigue with one's own sleeplessness. The lie is just as much a frenzy
as it is love. One falls without knowing for how long and with what
consequences and whither. And yet, Antigone is not without certainty.
Her death has assumed the character of something matter-of-fact. Death
robs her of her lie and consummates it at the same time. Antigone's
death has something resembling a mendacious self-evidence. What does
matter-of-factness mean when one is speaking of dying?
To love Antigone means to love this lie of love for which her name
stands in the history of literature and theory. This love is itself literary.
It produces its own singular law which is not binding for society in
general. To love the lie of love is an act of self-literarization. The entire
effort aims at setting up and maintaining a fictitious state which is binding
only for itself. This form of production of meaning has been opposed as
ideological and insincere. One speaks of the imaginary. One suggests an



authenticity with the means of psychoanalysis and equally with the
instruments of Critical Theory. But Antigone could represent a problem
which is far more questionable. It has to be understood that Antigone is
naked. Her nakedness is decisive for the question concerning a new
understanding of politics and ethics and their relationship to violence.*
The intensity of Antigone's love can be taken as a result of her deserted-
ness in view of a freedom which, as absolute freedom, is more a curse
than a happy dispensation. The frenzy of the lie seizes the girl at the brink
of this abyss, which is the abyss of her freedom and complete nakedness. Thrown 
back onto the herself, Antigone decides in favour of a lie which
consists in the love of decisiveness as such. What does Antigone decide
in favour of? She decides in favour of decisiveness. What does Antigone
love? Love. It is similar to the child playing the great game of the world,
about which Heidegger speaks in his critical engagement with
Heraclitus' 52nd. fragment. Why does the child playing at the brink of
the abyss play? 'It plays because it plays.'" It has no ground, no reason.

Footnotes
Jacques Lacan Le séminaire livre VII: L'éthique de la psychanalyse Paris: Éd. du 
Seuil 1986.
2
Judith Butler has to be accused of basically misrecognizing Antigone's nakedness. 
Only in this way can her functionalizing of
Antigone as a protagonist of a concretized interest be explained, whose predicament 
is supposed to offer an 'allegory of the
crisis of the concept of kinship'. Cf. Judith Butler Antigone's Claim. Kinship Between 
Life and Death,
New York: Columbia UP 2000, German translation, p. 24.
3
Alenka Zupancic, following Lacan and Zizek, insists on the violence of Antigone's act 
which for us is nothing other than the
act of love as such. Cf. Alenka Zupancic Lacan' Heroines: Antigone and Synge de 
Coufontaine' in: Renata Salecl (ed.)
The Ethics of Violence New Formations, No. 35 Autumn 1998, pp. 108-121.

Von meinem iPhone gesendet


