
REIN UND
RAUSLAND

STEPHANIE STEIN

H E L L E R  &  S O N S

Publishing

RuR_Cover-RZ.indd   2-3 01.09.20   18:29



STEPHANIE STEIN

REIN UND RAUSLAND

That we really can’t fall out of reality at all.

In the insistence, that we fall and tumble, he speaks from horseback.

We can thank only the animal’s good nature that  

it doesn’t throw us off.

M. Steinweg

RuR_Cover-RZ.indd   4-5 01.09.20   18:29





6 7

Berlin 1978, P80).
 
4.	 Hans Blumenberg, Die Vollzähligkeit der Sterne, 

Frankfurt a. M. 2011. P318

5.	 When philosophy pleads, it evaluates its 
certitude. Constitutive skepticism is reason. 
Glee combines and affirms an inconsistent 
world. Euphoric questioning resists no 
certitude. Philosophy is wanderlust ahead of 
nostalgia. Oddity of the real yields uninterrupted 
suppression of its meaning. Whereas mocked, 
nothing is more uncertain than interpretation. 
Serious mockery is the repertoire of common 
sense. Who needs philosophy? One answer 
perhaps: You, compromised in ignorance!

6.	 Ludwig Wittgenstein, Über Gewißheit, Frankfurt 
a. M. 1970. P53

7.	 Jonathan Cott & Susan Sontag, The Complete 
Rollingstone Interview. New Haven and London 
2013. P4

8.	 Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans, 
Vorlesung am Collège de France 1978 – 1979 
und 1979  – 1980, Frankfurt a. M. 2008. P309

9.	 Jean-Paul Sartre speaks of situations, Alain 
Badiou of circumstances. All thinking – be 
that artistic, philosophic, scientific or political 
– articulates itself in contexts in lieu of airless 
space. All depends on the question of the 
definition of the relation towards the given. It is 
not enough to speak of affirmation or critique. 
It is more complex. Perhaps, the condition to 
think is admittedly more heterogeneous than 
homogeneous. There is no such thinking that 
would not encounter a crisis of inconsistency, 
critical in thinking of the critical state of the 
world. Fundamentally, thinking awakens a critical 
experience of its fragility. Whoever thinks, 
thinks already against him- or herself, uncertain, 
undermining the paradigm within. Whether one 
speaks of freedom or situation is irrelevant. 
Thinking lets go of evidence in order to agree 
about the vertigo of non-evidence, its centrifugal 
force, its energy. As Sartre and Badiou claim, 
there cannot be any serious thinking without 
the inconsistency of knowledge. This is an 
experience, distinguished by the repetition 
of the known, an unraveling of prototypical 
programs: perceiving the oddity of the real, 
reasoning this abyss of being as an affirmation 
of dynamic panic, tears the subject out of its 
subject-form into the nameless. Specifying its 
headlessness reveals its politics.

 10.	Gilles Deleuze, ‘Was ist der Schöpfungsakt?’, in 
Schizophrenie & Gesellschaft von 1975 – 1995, 
Frankfurt a. M. 2005. P307

A idealistic chimera prevails. Freedom in objective captivity interweaves  

a reality different in texture. For Kafka this fracture creates a way not for a 

better world but endures a metamorphosis within. The evidence becomes 

shattered. It narcotizes the subject as self-enlightenment to avoid any conflict. 

Hans Blumenberg writes: “Convictions may break, the most frail are the  

plain which manifest the dubious beyond doubt.”4 Philosophic as well as  

artistic thinking consider myriad convictions for ontological inconsistency,  

confronting and converging a reality. They function within a frame- 

work of references to relinquish the consistent.5 It is the meaning of  

Ludwig Wittgenstein’s claim about conviction: “What I know, I believe.”6

ATTENTION   Susan Sontag states in a Rolling-Stone interview from 1978: 

“Look, what I want is to be fully present in my life – to be really who you are, 

contemporary with yourself in your life, giving full attention to the world, 

which includes you. You are not the world, the world is not identical to you, 

but you’re in it and paying attention to it. That’s what a writer does – a writer 

pays attention to the world. Because I’m very against this solipsistic notion 

that you find it all in your head. You don’t, there really is a world that’s  

there whether you’re in it or not.”7 Sontag spots the egocentric, isolated,  

and closed self-transparency as a philosophic-idealistic phantom. She claims 

being here is not to sacrifice the self as a metaphysical apparition. On the 

contrary: the subject is closely connected to the exterior world. The subject 

will not flourish in imprisonment. The self is already outside, within the 

world, intertwined. Be it social, economic, political or cultural in nature, the 

question stands to ask for a reality of worlds intertwined, the human subject 

woven within, and how these converge as artistic methodology. In the world 

as fragments, the subject assembles meaning. A most effortless dynamic of 

life is this resolution. Concurrently, this empathy demands a philosophic-

artistic creation. May there be a rivalry between the world and the work8 as 

Barthes remarked; for Kafka every work is of the world – which belongs to 

it, assembling without assimilating. Every work collects the world where it 

belongs. But it does so in revolution. The world in fragments does not concur 

swimmingly. It is always due to the subject’s empathy.

FRACTURE   Dependence is part of the subject’s reality. Being in objective 

reality is never free from codes. Consequently, it has no choice in empathy 

towards a world where willingness to question the world is necessary to 

understand better. Questioning demands a critical tact sincere enough to 

simultaneously grasp and maintain a distance. In polyphonic intervals it 

operates within certain conditions. Active distancing of given parameters of 

an established reality confronts an attested existence. Critical orientation is 

a contingent dialectic. The endless metamorphoses of subjective situations 

transform the subject in multiple ways. Inevitably, thinking and analysis  

of this multiplicity is subject to revisions. There is no valid conclusion.  

To preserve a situation requires a degree of isolation. The subject intensifies  

its contact to its own reality by instigating resistance.9 What Gilles Deleuze 

calls the fundamental affinity between art and resistance10 articulates this 

fracture between subject and world.

1.	 The world, writes Nancy, is based on nothing 
– and there lies its most liveliest of senses 
[Jean-Luc Nancy, Die Anbetung. Dekonstruktion 
des Christentums 2, Zürich/Berlin 2012, P52  
(i.o. italic)]. Over nothing a whole sails, on 
nothing resting. No pedestal necessary:  
“No column, no turtle, no sea, not even an open 
gap or abyss: for the world is this abyss, which 
devours every setting scene” (Ibid, P53f). As 
such it engenders endless fragility. One may 
allege a distracting indifference of differentiation 
in space and time. To allege an ontological status 
upon her a distracting indifference tears into 
the immeasurable. Boundless becoming begets 
stability. Being clenches instability. Dialectics 
of being and becoming? Maybe. Diverse 
particles spontaneously dance? The whole splits 
endlessly? Nancy calls it “the odd itself, the 
absolute, oddity of the real” (Ibid, P54) which 
could also mean the uncanny yields not to any 
reasoning.

2.	 Gilles Deleuze & Claire Parnet, Dialoge,  
Frankfurt a. M. 1980. P45

3.	 On awakening Virilio writes: “Awakening means 
to move on, leaving the quay, departing the 
port, setting off, but also means to shatter the 
peace, accelerate violently, that unforeseen 
driving force, suddenly breaks the velocity of the 
general traffic. Each awakening disrupts  
our contact, our direct experience: velocity 
tortures and rips our bodies, steals our speed –  
a sensory deprivation of the passenger. 
Impelled, propelled – further acceleration  
leaves but the drive’s force and the 
emancipation of the immediate. Force turns 
speed into a synergy of prowess and aim. 
Content breaking up and down the living,  
in emptiness and speed, we go nowhere”  
(Paul Virilio, Fahren, fahren, fahren ...,  

FREEDOM PANICS                                                                                 MARCUS STEINWEG

TEXTURE   Reality is fractured. Consistency purged. Freedom becomes a set 

of playgrounds. Art expresses the factuality of these playgrounds. It opens up 

creative acts. No reason can dismiss creativity as obsolete. Art is still a matter 

of creation, even when creativity proliferates amongst a chorus of actors. 

Therefore, instead of closing them, it is crucial to keep these shattered cracks 

of reality open, for they admit an open world.1 Convergences of fractures 

unclosed offer an indefinite reality. This is the lowest common denominator 

to which this chorus agrees: the world forms a transmogrifying texture to 

continue weaving art. 

AUFBRUCH   Aufbruch, the subject withdraws from realities in order to 

progress towards the unknown. Aufbruch means to wring these realities out, 

to wander from established paths, to deviate and entrust a self. Aufbruch 

is the hope for something new. The odyssey begins. Deleuze with Guattari 

preferred the nomadic to the established, not without emphasizing that 

actual wandering may be absence of movement. As a gyroscope spins 

steadfast into the ground, Deleuze’s Aufbruch is comparable to a spinning 

top, distancing itself from reality by drilling holes into it. This is understood 

as deterritorialisation. Not to escape the territory but to make it porous. 

This escape, which Deleuze associates with Aufbruch, has nothing to do 

with merely losing oneself. ‘Aufbrechen’ is to make a way by drawing a 

line2 that leads towards the unknown, away from the established but not in 

transcendence. Aufbruch leads a subject to articulate its relation to the world.3

PANIC   Being in the world, how could someone not panic? The world may 

be experienced as a prison or a desert. In a world experienced as a prison 

or Weltgefängnis, the convict thinks of a prison break. If necessary, they 

may tear down the prison walls with their heads. No Aufbruch fractures a 

prison without a break. Panic overwhelms the convict as freedom appeals. 

No price is too high for it. Who can’t imagine a prisoner fracturing the skull 

in prison? In panic, all reason fails. This makes it no less reasonable. The less 

reasonable may augment thinking. To be precise, there is no reason that is not 

exaggerated, insane, excessive, panic per se. When the unreasonable is stolen 

from the subject, panic grabs back. This is the function of institutionalized 

discipline and punishment as Michel Foucault described: the prison, the 

sanatorium, the school, and the military. Its task is to eradicate the subject’s 

madness. Panic returns this stolen madness. The convict thus understands 

stolen madness as stolen freedom. Robbing madness, the robbed reacts  

with panic. They know that whoever takes this madness, steals freedom.  

Yet, simultaneously, there is panic caused by freedom. The moment the 

subject becomes incommensurably conscious of its freedom, it transmogrifies 

into a bird searching for its cage. The dialectic of freedom and captivity  

create images of both: a cage, which is looking for a bird, and vice versa.  

Kafka understood this. Minimum destruction leads to maximum freedom.  

This form of freedom is most certainly not absolute freedom.  



8 9

4.	 Hans Blumenberg, Die Vollzähligkeit der Sterne, 
Frankfurt a. M. 2011, S. 318.

5.	 Sollte die Philosophie sich mit einem Appell 
verbinden, dann ist es der zur Prüfung ihrer 
Gewissheiten. Das ist die dem Denken 
konstitutive Skepsis. Sie verbindet sich mit 
der Heiterkeit der Affirmation der Inkonsistenz 
der Welt. Keine Gewissheit resistiert ihrer 
euphorischen Befragung. Statt Heimweh 
zu sein, ist Philosophie Fernweh. Sie öffnet 
sich den fremden Anteilen der Realität durch 
unausgesetzte Infragestellung ihres Sinns. 
Nichts ist ungewisser als ihre Bedeutung, 
weshalb sie sich routiniertem Spott ausgesetzt 
sieht. Sie ernst zu nehmen, indem man sich 
über sie lustig macht, gehört zum Repertoire 
des Common Sense. Wer braucht schon 
Philosophie? Eine Antwort wäre: Eben Du, 
dessen Ignoranz sie kompromittiert!

6.	 Ludwig Wittgenstein, Über Gewißheit, Frankfurt 
a. M. 1970, S. 53.

7.	 Susan Sontag & Jonathan Cott, The Doors 
und Dostojewski. Das Rolling-Stone-Interview, 
Hamburg 2016, S. 26.

8.	 Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans. 
Vorlesung am Collège de France 1978 – 1979 
und 1979 – 1980, Frankfurt a. M. 2008, S. 309.

sich in beiden Bildern aus: im Käfig der einen Vogel sucht, wie umgekehrt. 

Kafka wusste das. Ein Minimum an Zerstörung kann zu einem Maximum 

an Freiheit führen. Zweifellos handelt es sich bei dieser Freiheit um keine 

absolute Freiheit. Die bleibt idealistische Chimäre. Es ist Freiheit in objek-

tiver Unfreiheit, eine bestimmte Art sich anders mit der Realitätstextur zu 

verweben als zuvor. Bei Kafka erscheint sie als Ausweg, der nicht aus der Welt 

in eine bessere führt, sondern verändert in ihr sein lässt. Es geht darum, mit 

den Evidenzen zu brechen. Sie narkotisieren das Subjekt, indem sie als Selbst-

verständlichkeiten auftreten, um sich jeglicher Infragestellung zu entziehen. 

Hans Blumenberg schreibt: „Gewißheiten sind zerstörbar, am empfindlichsten 

die, deren Selbstverständlichkeit sie unbemerkbar und damit unbefragbar 

gemacht hat.“4 Philosophisches, wie künstlerisches Denken heißt, sämtliche 

Gewissheiten zu prüfen, um sie mit der ontologischen Inkonsistenz des  

Realität genannten Zusammenhangs zu konfrontieren. Gewissheiten sind 

nichts als Gewissheiten. Sie funktionieren im Verhältnis zu einem Bezugs- 

system, das letzter Konsistenz entbehrt.5 Das ist der Sinn des Satzes aus  

Ludwig Wittgensteins Über Gewißheit: „Was ich weiß, das glaube ich.“6

AUFMERKSAMKEIT   Im Rolling-Stone-Interview von 1978 konstatiert Susan 

Sontag: „Ich möchte in meinem Leben vollkommen präsent sein – genau dort 

sein, wo ich gerade bin, ganz bei mir selbst sein, meine volle Aufmerksam-

keit auf die Welt richten, die auch mich einschließt. Du bist nicht die Welt, 

die Welt ist nicht mit dir identisch, aber du bist in ihr und schenkst ihr deine 

Aufmerksamkeit. Das ist die Tätigkeit des Schriftstellers – der Schriftstel-

ler schenkt der Welt seine Aufmerksamkeit. Ich bin entschieden gegen die 

solipsistische Auffassung, dass alles in unseren Köpfen stattfindet. Das stimmt 

nicht, es gibt eine äußere Welt, ob man sich in ihr bewegt oder nicht.“7 Sontag 

weiß, dass es volles Beisichsein und geschlossene Selbsttransparenz nur als 

philosophisch-idealistisches Phantasma gibt. Was sie Aufmerksamkeit nennt 

und Präsentsein, heißt nicht, sich einem metaphysischen Präsenzphantasma 

hinzugeben. Im Gegenteil: Das Subjekt ist mit der Außenwelt verklammert. 

Ihm wird es nicht gelingen, sich in einer Ipseität einzuschließen. Es selbst 

ist bereits draußen, in der Welt als ein Teil von ihr, mit ihr verwoben, durch 

sie bestimmt. Es geht um die Frage der Weltverwobenheit des menschlichen 

Subjekts, und wie sie sich mit der künstlerischen Praxis verbindet, die nicht 

anders kann als sich zu den bestehenden Realitäten zu verhalten, seien sie 

sozialer, ökonomischer, politischer oder kultureller Natur. Als Teil der Welt 

bringt das Subjekt ihr Aufmerksamkeit entgegen. Es gehört zur einfachsten 

Lebensdynamik, dies zu tun. Zugleich lässt sich diese Aufmerksamkeit zu  

einer Sensibilität steigern, die nach künstlerisch-philosophischer Formulierung 

verlangt. So sehr es auch eine „Rivalität zwischen der Welt und dem Werk“8 

geben mag, wie Barthes unter anderem in Bezug auf Kafka feststellt, so sehr 

ist jedes Werk von der Welt – der es angehört, indem es ihr höchste Aufmerk-

samkeit entgegenbringt, ohne sich ihr zu assimilieren – durchschossen. Jedes 

künstlerische Werk zeugt von der Welt, in der es entsteht. Doch tut es dies 

durch Resistenz ihren Diktaten gegenüber. Das Weltverhältnis des Werks lässt 

sich nicht auf eine einfache Formel bringen. Immer aber verdankt es sich der 

Aufmerksamkeit des Subjekts gegenüber seiner Situation.

1.	 „Die Welt“, schreibt Nancy, „beruht auf 
nichts – und da liegt das Lebendigste ihres 
Sinnes.“ (Jean-Luc Nancy, Die Anbetung. 
Dekonstruktion des Christentums 2, Zürich/
Berlin 2012, S. 52 (i.O. kursiv)). Als über nichts 
schwebende Ganzheit, ruht sie auf nichts. Sie 
kommt ohne Sockel aus: „Keine Pfeiler, keine 
Schildkröte, kein Weltenmeer, nicht einmal 
eine offene Kluft oder ein Abgrund: Denn die 
Welt ist selbst dieser Abgrund, der jede Art 
von Hinterwelt verschlingt“ (Ebd., S. 53f.). Als 
solche ist sie Entfaltung unendlicher Fragilität. 
Man kann von der distraktiven Indifferenz ihrer 
Ausdifferenzierung in Raum und Zeit sprechen. 
Wollte man ihr einen ontologischen Status 
zuweisen, müsste man von dieser Distraktion 
sprechen, die sie ins Unermessliche reißt. Ihre 
Stabilität verdankt sie der Unaufhörlichkeit 
ihres Werdens. Ihre Instabilität fängt ihr Sein 
auf. Eine Art Dialektik von Sein und Werden 
also? Vielleicht. Tanz vielfältiger Partikel, dessen 
Choreografie nicht festgeschrieben zu sein 
scheint? Ganzheit, die nicht aufhört, sich zu 
spalten? Nancy nennt sie „die Fremdheit selbst, 
die absolute, die Fremdheit des Realen“ (ebd., 
S. 54.), was auch bedeuten könnte, dass ihre 
Unheimlichkeit sich keinem Denken beugt.

2.	 Gilles Deleuze & Claire Parnet, Dialoge, Frankfurt 
a. M. 1980, S. 45.

3.	 Zum Aufbruch kann man bei Virilio lesen: 
„Aufbrechen heißt sich fortbegeben, vom Quai 
ablegen, aus dem Hafen auslaufen, losfahren, 
heißt aber auch mit seiner Ruhe brechen, auf 
die Gewalt der Geschwindigkeit abfahren, jene 
unvermutete Gewalt, die das Fahrzeug erzeugt, 
jene Schnelligkeit, die uns so jäh von den 
durchquerten Orten losreißt und der wir uns im 
allgemeinen Verkehr hingeben. Jeder Aufbruch 
ist auch ein Abbruch unseres Kontaktes, unserer 
direkten Erfahrung: die Bewegung, die das 
Fahrzeug vermittelt, zerreißt und foltert den 
Körper, dem sene Eigenbewegung genommen 
wird – eine sensorische Deprivation des 
Passagiers. Mitgefahren, mitgefangen– die 
Gewalt der Fahrt läßt uns keinen anderen 
Ausweg als weitere Beschleunigung und Verlust 
des Unmittelbaren. Durch ihre Gewalt wird 
die Geschwindigkeit gleichzeitig Geschick und 
Ziel. Wir gehen nirgends hin, wir begnügen 
uns damit, aufzubrechen und Lebendiges 
abzubrechen, zugunsten der Leere und der 
Schnelligkeit.“ (Paul Virilio, Fahren, fahren, 
fahren..., Berlin 1978, S. 80).

PANISCHE FREIHEIT                                                                           MARCUS STEINWEG

TEXTUR   Die Realität ist rissig. Sie entbehrt letzter Konsistenz. Es gibt Spiel-

räume der Freiheit in ihr. Kunst drückt die Faktizität solcher Spielräume aus. 

Sie eröffnet sie im schöpferischen Akt. Es gibt keinen Grund, die Kategorie 

des Schöpferischen als obsolet abzutun. Immer noch geht es in der Kunst 

um Schöpfung, auch dort, wo der Schöpfungsakt sich auf eine Mehrzahl von 

Akteuren verteilt. Immer geht es darum, die Risse im Realitätsgefüge, statt 

zu schließen, offen zu halten, denn sie indizieren die Offenheit unserer Welt.1 

Offenheit, die mit ihrer Unabgeschlossenheit konvergiert, mit ihrem Status 

als indefinite Realität. Das ist das Mindeste, worauf sich die künstlerischen 

Akteure einigen: dass die Welt eine transformable Textur bildet, an der weiter 

zu weben Kunst heißen kann. 

AUFBRUCH   Im Aufbruch bricht das Subjekt mit seinen Realitäten, um ins 

Unbekannte zu gehen. Aufbrechen heißt, sich auf den Weg machen, indem 

man die gefestigten Wege verlässt, von ihnen abweicht, sich der Bewegung  

eines Schlingerns überlässt. Immer verbindet sich mit dem Aufbruch die 

Hoffnung auf Neues. Man begibt sich auf die Reise. Mit Guattari hat Deleuze 

den Nomadismus der Sesshaftigkeit vorgezogen, nicht ohne hervorzuheben, 

dass das wirkliche Reisen sich auf der Stelle bewegt. Wie ein Kreisel, der sich 

in den Boden bohrt. Deleuzes Aufbruch gleicht einer Kreiselbewegung, die mit 

der Wirklichkeit bricht, indem sie Löcher in sie bohrt. Eben dies heißt Deter-

ritorialisierung. Nicht, das Territorium zu fliehen, sondern es porös werden 

lassen. Die Flucht, die Deleuze mit dem Aufbruch assoziiert, hat nichts mit 

bloßem Sichdavonstehlen zu tun. „Aufbrechen, sich davonmachen heißt, eine 

Linie ziehen“2, die ins Unbekannte des Bestehenden, statt in seine Transzen-

denz, führt. Im Aufbruch präzisiert das Subjekt das Verhältnis zu seiner Welt.3

PANIK   Wie sollte man daran zweifeln, dass der Weltbezug des Subjekts zu 

Paniken führt? Die Welt kann als Gefängnis wie als Wüste erfahren werden. 

Im Weltgefängnis denken die Gefangenen an Ausbruch. Nötigenfalls reißen 

sie die Gefängnismauern mit ihren Köpfen ein. Kein Aufbruch, der kein 

Ausbruch wäre. Die Panik überkommt den Eingeschlossenen als Appell zur 

Freiheit. Für sie ist kein Preis zu hoch. Jeder kennt das Bild des die Wände 

seiner Zelle mit seinem Schädel einrennenden Häftlings. Im Zustand der 

Panik versagt jegliche Vernunft. Das macht sie nicht weniger sinnvoll. Nicht 

vernünftig zu sein, kann Ausdruck gesteigerten Denkens sein. Genau genom-

men gibt es keine Vernunft, die nicht per se panisch wäre, übertrieben, wahn-

sinnig, exzessiv. Die Panik ergreift das Subjekt in dem Moment, indem man 

ihm seine Unvernunft zu stehlen beginnt. Das ist die Funktion der Einschlie-

ßungsmilieus, die Michel Foucault beschrieben hat: des Gefängnisses, der 

Heilanstalt, der Schule, des Militärs. Ihre Aufgabe besteht darin, dem Subjekt 

seine Verrücktheit zu nehmen. Auf den Raub seines Wahnsinns reagiert der 

Bestohlene mit Panik. Er weiß, dass wer ihm seinen Wahnsinn nimmt, seine 

Freiheit stiehlt. Zugleich gibt es Panik aus Freiheit. In dem Moment, in dem 

dem Subjekt seine Freiheit als inkommensurable bewusst wird, wird es zum 

Vogel, der einen Käfig sucht. Die Dialektik von Freiheit und Unfreiheit drückt 



10 11

RISS   Zur Realität des Subjekts gehört reale Dependenz. Nie ist es frei von 

Kodierungen, die sein Sein in der objektiven Welt determinieren. Folglich 

bleibt ihm nichts übrig, als sich so aufmerksam wie möglich zu seiner Welt zu 

verhalten, was die Bereitschaft einschließt, den Weltzusammenhang, dem es 

angehört, in Frage zu stellen, um ihn besser zu verstehen. Infragestellung, die 

ein Höchstmaß an kritischer Sensibilität verlangt, insofern sie ein Sicheinlas-

sen auf die Situation ebenso erfordert, wie eine gewisse Distanz. Nur handelt 

es sich um eine Distanz, die inmitten der gegebenen Lage operiert. Eine 

aktive Distanzierung von den geltenden Parametern der etablierten Realität 

bei voller Konfrontation ihrer faktischen Existenz. Zur kritischen Einstellung 

gegenüber der eigenen Situation gehört die fortlaufende Auseinandersetzung 

mit ihr. Situativ ist das Subjekt auch in dem Sinn als dass sich seine Situation 

kontinuierlich ändert. Folglich müssen das Denken und die Analyse dieser Si-

tuation sich mit ihrer Veränderung verändern. Es kommt zu keinem Ergebnis 

mit letzter Gültigkeit. Zum Sicheinlassen auf seine Situation gehört weiterhin 

das Markieren eines gewissen Abstands zu ihr. Das Subjekt intensiviert den 

Kontakt zu seiner Realität, indem es ihr einen Widerstand einträgt.9 Was 

Gilles Deleuze die „grundlegende Affinität zwischen einem Kunstwerk und 

einem Widerstandsakt“10 nennt, artikuliert den Riss zwischen dem Subjekt 

und seiner Welt.

9.	 Jean-Paul Sartre spricht von Situationen 
(situations), Alain Badiou von Umständen 
(circonstances). Jedes Denken – sei es 
künstlerisch, philosophisch, wissenschaftlich 
oder politisch – artikuliert sich in Kontexten, 
statt im luftleeren Raum. Alles hängt an der 
Frage der Definition des Verhältnisses zum 
Gegebenen. Es reicht nicht aus, von Affirmation 
oder Kritik zu sprechen. Es ist komplexer. 
Vielleicht kann man sagen, dass die Bedingung 
der Möglichkeit des Denkens, das Sicheinlassen 
auf diese Komplexität ist, statt ihre überhastete 
Verwerfung im Votum für nur eine Option. 
Es gibt kein Denken, das sich nicht in die 
Krise des Selbstverlusts stürzte, um inmitten 
des Gegebenen auf dessen Inkonsistenz 
ausgerichtet, kritisches Denken des kritischen 
Zustands der Welt zu sein. Im Herzen der 
Situation und Umstände erwacht das Denken 
als kritische Erfahrung ihrer Fragilität. Wer denkt, 
denkt bereits gegen sich, entzieht sich seine 
Gewissheiten, destabilisiert das Paradigma, 
indem er sich bewegt. Ob man von Freiheit oder 
Ereignis spricht, ist unerheblich. Das denkende 
Denken gibt seine Evidenzen aus der Hand, um 
in den Taumel der Nichtevidenz einzuwilligen, 
der seine Fliehkraft darstellt, seine Energie. 
Sartre und Badiou wissen, dass es kein ernst 
zu nehmendes Wissen ohne die Erfahrung der 
Wissensinkonsistenz geben kann. Eben dies 
ist eine Erfahrung und unterscheidet sie von 
der Repetition des Bekannten, dem Abspulen 
eines Programms: Das Ertasten der Leere im 
Wirklichen, die Berührung des Lochs im Sein 
als Affirmation der Kopflosigkeit einer Dynamik, 
die das Subjekt aus seiner Subjektform 
ins Namenlose reißt. Im Präzisieren dieser 
Kopflosigkeit liegt seine Politizität.

10.	 Gilles Deleuze, „Was ist der Schöpfungsakt?“, in 
ders., Schizophrenie & Gesellschaft. Texte und 
Gespräche von 1975-1995, Frankfurt a. M. 2005, 
S. 307.





14 15

REIN UND RAUSLAND

2020, video, sound: Carlo Heller

IO

2020, digital photo print, 37 x 59 cm



16 17

TITEL

Jahr

Werkangaben

CONDITION

2020, graphite on wood, lacquer on metal, 170 x 100 x 10 cm



18 19

The definition of the self in a social context is a natural and necessary aspect 

of human development in our civilized world. Leaning toward the philosophy 

of Hannah Arendt, Stephanie Stein’s artistic investigation of political self-

definition relies on Arendt’s belief that the self needs to be emancipated from 

its private life, family, group, and origin in order to accept the risk of being 

exposed to others for the love of a world inhabited by unique people.

	 The critique regarding the use of numbers as a measurement of 

achievement in 90-60-90 becomes even more political when viewed from 

this perspective. The meaning of existence for each human being comes by 

affirming a freedom that is basically the power of initiative and innovation, 

the ability to express oneself and to take responsibility for one’s actions, 

transforming the context of relationships, traditions, and established 

rules that construct reality around us in a place of a common grounding of 

experiences, of sharing a common destiny. Politics is to enhance the human 

condition as a condition of plurality. 

	 The title of the exhibition, Rein und Rausland, is also the title of a video 

collage in the exhibition that shows large dust clouds growing in the air filmed 

from the rear window of a rapidly moving car. This loop is overlaid by a scene 

from Elio Petri’s movie La classe operaia va in paradiso where a neon light is 

broken and falls down as a result of the rebellious actions of the factory’s 

workers against the capitalistic power represented by the owners. This 

movement of breaking lights and falling shards creates a strong contrast with 

the images of the dust rising from the escaping car. The divergence suggested 

by the images is reflected in the title of the work and in the similar sounding 

choice of words. Once again, the ‘in and out’ intellectual movement that Stein 

confidently uses as the expression of her own artistic language represents the 

conflict experienced by the human condition experiences We are constantly 

finding ourselves in the position of having to choose from many possibilities, 

our free will is both a tool for escape and a trap, and defining a possible space 

where a choice has not yet been made, where language is still pure and not 

corrupted by its use, remains at the heart of Stephanie Stein’s research.

	 The repetition of a historical image of playing children in a brutalist 

playground surrounded and delimited by large marble elements, printed 

twice with the silkscreen letters I on one and O on the other, is the element 

in the exhibition that condenses the vast philosophical wandering of the 

self: IO — the Italian word for I — is spelled on the image of our innocence. 

A Pasolinian image of an incorruptibility that is represented by characters 

lacking a specific identity, petrified by their sweetness, moving between 

acceptance and resistance.

MAPS OF NOTHING                                                                             STEFANIA PALUMBO

Assuming it were possible for every single word that has been written since 

the very beginning of writing to be contained on one surface, how much 

space would that occupy? How many layers would that fill? The nature of the 

material used by Stephanie Stein immediately evokes its most widespread 

use: writing. Graphite comes with a specific range of references but, our way 

of thinking is already stuck in the intricate realm of language. The ambiguity 

of language reigns and there is nothing we can do to free ourselves from it. 

Philosophy has always tried to define a possible structure, a universal law that 

could codify the intangible relationship between a word and its scientifically 

proved significance. But it is precisely this ambiguity that makes discussion 

possible, and that, ideally, could be accumulated in layers of written words.

	 Stephanie Stein’s exhibition Rein und Rausland at Sauvage, Düsseldorf, 

presents a rigorous selection of her latest works.

	 Upon entering the first room of the exhibition space, one is confronted by 

a large grid of nine square panels depicting a monochrome landscape. A huge 

map of nothing at first glance, but as one looks at it an overwhelming feeling 

of comfort slowly begins to arise and potential interpretations are revealed.

The viewer is standing in front of a two-dimensional work but its polished 

surface awakens another sense that completes the experience. Even without 

touching the work, its texture evokes soft connotations. The title of the work, 

90-60-90, is a direct reference to the canonic measurements of the perfect 

female body, a numerical definition of an obsolete and sadly standard way 

of identifying ideal beauty. The superficiality of such an example of male 

chauvinism is underlined here and somehow dissolved in the landscape of 

possibilities suggested by Stein’s work. Layers of graphite are pressed onto  

the aluminum support and the surface of each of the nine panels is sanded 

several times. The entire process creates an oscillation between discovering 

and hiding, an accumulation that releases a powerful silence. This silence 

is just like the confrontation with the primordial language of nature, which 

create a figurative enantiosemy by containing everything and nothing.

	 The natural landscape that has shaped Stephanie Stein’s formative years 

has the intense characteristic of rawness; the ground at the edge of the ocean 

creates a gap like a cut in the scenery that reveals all its unquestionable truth, 

one that artificial language will never be able to grasp. But nature does, and so 

the geological origin of graphite seems to perfectly represent the archetype of 

language explored by Stein, communicating a deep sense of immanence. 

As Marcus Steinweg so aptly summarized: Stein delicately and persistently 

explores with her geometries of determinacy and indeterminacy spaces that 

create emancipation from reality.

	 In Condition, another work presented at the show, the use of graphite keeps 

us in this undetermined space, but the clear definition of the architectural 

element of the classical Greek column as a horizontal portion of the surface 

gives us the possibility of holding onto something more decipherable. The 

image suggested by the use of such a specific element pushes us to another 

aspect of Stein’s work that concerns her research: politics.  



20 21

Definition des architektonischen Elements der klassischen griechischen 

Säule als horizontaler Teil der Oberfläche bietet Gelegenheit, uns auf 

etwas Dekodierbareres zu fokussieren. Das durch die Verwendung eines so 

spezifischen Elements erzeugte Bild führt zu einem weiteren Aspekt von 

Steins Schaffen, als essenzieller Teil ihrer Auseinandersetzung: die Politik. 

	 Die Definition des Selbst in einem sozialen Kontext ist der zentrale 

Aspekt natürlicher – und sicher nicht ausschließlich menschlicher – 

Persönlichkeitsentwicklung. In Anlehnung an Hannah Arendt geht Stephanie 

Stein davon aus, dass das Selbst von Privatleben, Familie, Gruppe und 

Herkunft emanzipiert werden muss, um zu wachsen und beitragen zu können – 

immer verbunden mit dem Risiko eines unglücklichen Verlorenseins.

	 Vor diesem Hintergrund wird die mit 90-60-90 angedeutete Kritik an 

der Verwendung von Zahlen als Maßstab für vermeintlichen Erfolg noch 

stärker politisch aufgeladen. Es geht um die Affirmation einer Freiheit, die 

aus eigener Initiative entsteht – aus der Fähigkeit zur Benennung und aus der 

Verantwortung für die eigene Handlung – als Position gegenüber Traditionen 

und Regeln, die die Realität als gemeinsam erlebte Erfahrung  konstituieren.  

Politik bedeutet, die conditio humana zu einer Bedingung von Pluralität  

zu erklären. 

	 Der Titel der Ausstellung Rein und Rausland ist auch der Titel einer in 

der Ausstellung präsentierten Videocollage, die Staubaufwirbelungen hinter 

einem schnell fahrenden Fahrzeug zeigt und die aus der Heckscheiben-

perspektive zu sehen sind. Die Videoschleife wird von einer Szene aus 

Elio Petris Film Der Weg der Arbeiterklasse ins Paradies überlagert, in der 

ein Neonlicht zu Beginn eines Fabrikarbeiter-Aufstands gegen die von den 

Eigentümern repräsentierte kapitalistische Macht zerbrochen wird und die 

Bruchstücke zu Boden fallen. Diese Bewegung von zerbrechendem Licht 

und herabfallenden Scherben geben dem aufwirbelnden Staub hinter dem 

rasenden Fahrzeug eine Dringlichkeit, die mit Flucht-vor-einem-Seinszustand 

konnotiert ist. Die hier suggerierte Diskrepanz spiegelt sich im Titel der 

Arbeit wider. Einmal mehr repräsentiert die intellektuelle Bewegung des 

Rein und Rausland, die Stein selbstbewusst als Ausdruck ihrer eigenen künst-

lerischen Sprache verwendet, den Konflikt, der die menschliche Existenz 

ausmacht. Wir befinden uns ständig in der Situation, aus vielen Optionen 

wählen zu müssen. Unser freier Wille erweist sich gleichermaßen als Flucht-

instrument und als Falle. Das Definieren eines Möglichkeitsraumes, in dem 

die Wahl noch nicht getroffen wurde, in dem die Sprache noch nicht durch 

ihren Gebrauch korrumpiert ist, bleibt das zentrale Anliegen.

	 Die wiederholte Verwendung einer historischen Fotografie von Kindern 

in einer – von brutalistischer Architektur dominierten – Spielplatz-Szene 

verdichtet sich zum philosophischen Streifzug des Selbst. Jeweils mit einem 

Siebdruckbuchstaben versehen – I auf der einen, O auf der anderen – ergeben 

die beiden Fotografien zusammengenommen den Titel IO, ital. „ich“. Somit 

trägt das Abbild unserer Unschuld die Aufschrift „ich“ – das pasolinische 

Bild einer Unbestechlichkeit, die von Figuren verkörpert wird, die zwischen 

Akzeptanz und Widerstand hin und hergerissen werden.

MAPS OF NOTHING                                                                             STEFANIA PALUMBO

Angenommen, es wäre möglich, jedes einzelne Wort, seit dem Ursprung 

des Schreibens, auf einer Fläche unterzubringen: Wie viel Platz würde 

das beanspruchen? Wie viele Ebenen würde das füllen? Das Material, das 

Stephanie Stein für ihre künstlerische Arbeit verwendet, Graphit, lässt  

un-mittelbar an seine am weitesten verbreitete Verwendung denken – die 

Schrift. Die Mehrdeutigkeit der Sprache hat absolute Macht über uns,  

und wir sind durch nichts imstande, uns von dieser zu emanzipieren. Alle 

Versuche, ein universelles Gesetz zu finden, das die ungreifbare Beziehung 

zwischen einem Wort und seinem wissenschaftlichen Bedeutungsgehalt 

definiert, ist die Triebfeder philosophischen Denkens.

	 Aber genau diese Ambivalenz kann eine Diskussion anstoßen und 

bestenfalls in Ebenen geschriebener Worte akkumuliert werden.  

Stephanie Steins Ausstellung Rein und Rausland bei Sauvage, Düsseldorf, 

umfasst eine konzentrierte Auswahl ihrer neuesten Arbeiten.

	 Im ersten Ausstellungsraum sieht man sich mit einem großformatigen 

Raster – bestehend aus neun quadratischen Tafeln, die sich zu einem mono-

chromen Landschaftsmotiv zusammenfügen – konfrontiert. Während die 

Arbeit auf den ersten Blick wie eine riesige Karte des Nichts anmutet, 

werden bei genauerer Betrachtung mögliche Interpretationsansätze offenbar, 

und es stellt sich ein Gefühl der Vertrautheit ein. Obwohl man vor einem 

zweidimensionalen Werk steht, aktiviert dessen polierte Oberfläche einen 

weiteren Sinn, der die Erfahrung vervollständigt: auch ohne die Arbeit zu 

berühren, ruft deren Textur weich konnotierte Sinnesempfindungen in 

einem hervor. Der Titel der Arbeit, 90-60-90, ist ein direkter Verweis 

auf die kanonischen Maße des vermeintlich perfekten Frauenkörpers, die 

numerische Definition von idealer Schönheit entlang einer überholten und 

doch gängigen Sicht, deren Oberflächliche hier durch den Abstraktionsgrad 

ad absurdum geführt wird. Nachdem mehrere Graphit-Schichten auf die 

Träger gepresst werden, wird die Oberfläche jeder der neun Platten mehr-

fach geschliffen. Der gesamte Prozess entspricht einem Oszillieren zwischen 

Aufdecken und Verbergen und schafft eine Dichte, die eine kraftvolle Ruhe 

ausstrahlt. Es ist, als würde man mit der Ursprache der Natur konfrontiert, 

die – indem sie alles und nichts enthält – ein figürliches Januswort offenbart. 

	 Die für Stephanie Stein prägende Landschaft zeichnet sich durch ihre Roh-

heit aus. Der Raum zwischen Küste und Ozean offenbart die ganze Wahrheit 

der Landschaft – eine Wahrheit, die die Sprache der Kunst nicht zu erfassen 

vermag. Doch die Natur ist dazu in der Lage, und der geologische Ursprung 

des Graphits scheint den Archetyp in idealer Weise zu repräsentieren, da  

es ein unerwartes Gefühl von Immanenz aufkommen lässt. 

	 Marcus Steinweg hat es treffend zusammengefasst: Stephanie Stein erfasst 

mit ihren Geometrien der Determiniertheit und Indeterminiertheit Räume, 

die sich von der Realität emanzipieren.  

Condition – eine weitere Arbeit der Ausstellung – hält einen durch die erneute 

Verwendung von Graphit in diesem unbestimmten Raum fest. Doch die klare 



22 23

TITEL

Jahr

Werkangaben

90-60-90

2020, graphite on metal, 267 x 267 x 1 cm



24 25

TITEL

Jahr

Werkangaben

MARTHA

2017, upholstered wood, lacquer, 250 x 250 x 250 cm



26

DEVICES TO ENTER A SPACE

2018, graphite and lacquer on wood, 6-part installation, each 200 x 20 x 13 cm



28 29

DEVICES TO ENTER A SPACE                                                                      ANETTE HANS

Stephanie Stein’s works position themselves between inside and outside. They 

are objects with a clear spatial relation; they make their relativity, their 

schematic character a principle. Even when found flat on the wall, forming 

only contours and lines. Their materiality is arranged in layers and contains 

pictorial moments. Between image and object, between mental and physical 

space. In this in-between-space, they negotiate orders of knowledge and 

questions of power. 

	 The distance between two fingers is an in-between-space measured by the 

substance between them — it doesn’t get filled. A gap in knowledge is created 

within it, a collision between expectations and perceptions.

	 Between the tactile qualities of the carpet and the enlarged fingers another 

space of contradiction and consensus, closeness and distance is created. They 

are images of this state of incompletion, of the non-accessibility and elasticity 

of images and things. The spatial dispositions and the agents that open up 

the space — a space that is both public and private, sensory and theoretical, 

a room that is feminist? — are silent abstractions that paradoxically become 

even more articulate for being so. Through them and between them, there 

runs a schism that exists in dependence on and against reality. It is that of 

space, that of the sensory counterpart. The work cotaining fingers is titled 

might — might as a minimalist ‘power’ and as a minimalist ‘perhaps’. It is an 

artificial construct that formulates the fragility of showing and seeing. 

Zwischen Innen und Außen verorten sich die Arbeiten von Stephanie Stein. 

Sie sind Objekte mit einem klaren Raumbezug, die ihre Relativität, ihren 

Anordnungscharakter zum Prinzip machen. Auch dann, wenn sie sich flach 

auf der Wand wiederfinden, nur Umrisse und Linien bilden. Ihre Materialität 

ordnet sich in Schichten an und enthält malerische Momente. Zwischen 

Bild und Objekt, zwischen mentalem und physischem Raum. In diesem 

Zwischenraum verhandeln sie Wissensordnungen und Machtfragen. 

	 Der Abstand zwischen zwei Fingern ist ein Zwischenraum, der durch 

die Substanz zwischen ihnen vermessen und nicht gefüllt wird. In ihm 

entsteht eine Erkenntnislücke, eine Kollision zwischen Erwartungen und 

Wahrnehmungen.

	 Auch zwischen dem Taktilen des Teppichs und den vergrößerten Fingern 

entsteht ein Zwischenraum von Widerspruch und Einverständnis, Nähe 

und Distanz. Es sind Bilder von diesem Umstand der Lückenhaftigkeit, von 

der Unzugänglichkeit und der Dehnbarkeit der Bilder und der Dinge. Die 

räumlichen Anordnungen, bzw. die Hilfsmittel die sich den Raum erschließen 

– ein gleichsam öffentlicher wie privater, ein sinnlicher wie theoretischer, ein 

feministischer Raum? – sind stille Abstraktionen, die darin paradoxer Weise 

umso sprechender sind. Durch sie und zwischen ihnen verläuft ein Schisma, 

das in Abhängigkeit von und gegen Realität existiert. Derjenigen des Raums 

und derjenigen des sinnlichen Gegenübers. Die Arbeit mit den Fingern ist 

might betitelt – eine minimalistische Macht und ein minimalistisches „könnte“ – 

das als künstliches Konstrukt die Fragilität von Zeigen und Sehen formuliert. IDEOLOGY

2020, detail, digital photo print, 66 x 89 cm



30 31

HI-FI

2020, digital photo print, 65 x 75 cm

ROBIN HOOD

2020, digital photo print, 79 x 79 cm



H.O.T. (HOUSE OF TROUBLE)

2019, graphite on wood, 5-part installation/mise en scène, size variable, each 250 x 120 x 3 cm



Texts:

Annette Hans, Stefania Palumbo, Marcus Steinweg

Translations and proofreading:

Mark von Schlegell, Good & Cheap Art Translators 

Exhibition spaces: 

Sauvage, Düsseldorf, Germany: page 12 – 15, 20, 21

kjubh, Cologne, Germany: page 24, 25

Mélange, Cologne, Germany: page 28, 29

Public Program Paris Internationale, The Performance Agency, Paris, France: page 30, 31

Photography: 

Johannes Bendzulla page 12 – 15, 20, 21

Marcus Schneider: page 22, 23

Achim Kukulies: page 24, 25

The Performance Agency: page 30, 31

Collaboration:

Tobias Hoffknecht, page 22, 23

Design:

Heller & C GmbH, Berlin/Cologne

Paper: Cartiere Fedrigoni

Cover: Sirio Color Rough Jasmine, 210 g

Inside: X-PER White, 140 g

Publisher:

Heller & Sons Publishers

Lindenstrasse 20, 50674 Cologne, Germany

Printing:

Grafische Werkstatt Druckerei und Verlag, Gebrüder Kopp GmbH und Co.KG, Cologne, Germany

All rights reserved

© 2020 of the publication Stephanie Stein and the authors

Special thanks: 

Victor, Carlo & Lars Heller, Stefania Palumbo, Marcus Steinweg, Mark von Schlegell, Annette Hans,  

Jan Höhe, Elena Brugnano, Nicola Flossbach, Scott Watson, Monika Leyer-Pritzkow, Henning Boecker,  

Patrick Haas, Jonas Schenk, David Ostrowski, Robert Elfgen, Michael Kopp, Anika Schröder, Bernd Euler, 

Holger Link, Josephine Nickel, Philipp & Stanton, Gigi & Alfonso Johnson

www.stephanie-stein.com

That we really can’t fall out of reality at all.

In the insistence, that we fall and tumble, he speaks from horseback.

We can thank only the animal’s good nature that  

it doesn’t throw us off.

M. Steinweg

RuR_Cover-RZ.indd   4-5 01.09.20   18:29



REIN UND
RAUSLAND

STEPHANIE STEIN

H E L L E R  &  S O N S

Publishing

RuR_Cover-RZ.indd   2-3 01.09.20   18:29


