REIN UND
RAUSLAND



STEPHANIE STEIN
REIN UND RAUSLAND







FREEDOM PANICS MARCUS STEINWEG

TEXTURE Reality is fractured. Consistency purged. Freedom becomes a set
of playgrounds. Art expresses the factuality of these playgrounds. It opens up
creative acts. No reason can dismiss creativity as obsolete. Art is still a matter
of creation, even when creativity proliferates amongst a chorus of actors.
Therefore, instead of closing them, it is crucial to keep these shattered cracks
of reality open, for they admit an open world.! Convergences of fractures
unclosed offer an indefinite reality. This is the lowest common denominator
to which this chorus agrees: the world forms a transmogrifying texture to

continue weaving art.

AUFBRUCH Aufbruch, the subject withdraws from realities in order to
progress towards the unknown. Aufbruch means to wring these realities out,
to wander from established paths, to deviate and entrust a self. Aufbruch
is the hope for something new. The odyssey begins. Deleuze with Guattari
preferred the nomadic to the established, not without emphasizing that
actual wandering may be absence of movement. As a gyroscope spins
steadfast into the ground, Deleuze’s Aufbruch is comparable to a spinning
top, distancing itself from reality by drilling holes into it. This is understood
as deterritorialisation. Not to escape the territory but to make it porous.
This escape, which Deleuze associates with Aufbruch, has nothing to do
with merely losing oneself. ‘Aufbrechen’ is to make a way by drawing a
line? that leads towards the unknown, away from the established but not in

transcendence. Aufbruch leads a subject to articulate its relation to the world.?

PANIC Being in the world, how could someone not panic? The world may
be experienced as a prison or a desert. In a world experienced as a prison

or Weltgefiangnis, the convict thinks of a prison break. If necessary, they
may tear down the prison walls with their heads. No Aufbruch fractures a
prison without a break. Panic overwhelms the convict as freedom appeals.
No price is too high for it. Who can’t imagine a prisoner fracturing the skull
in prison? In panic, all reason fails. This makes it no less reasonable. The less
reasonable may augment thinking. To be precise, there is no reason that is not
exaggerated, insane, excessive, panic per se. When the unreasonable is stolen
from the subject, panic grabs back. This is the function of institutionalized
discipline and punishment as Michel Foucault described: the prison, the
sanatorium, the school, and the military. Its task is to eradicate the subject’s
madness. Panic returns this stolen madness. The convict thus understands
stolen madness as stolen freedom. Robbing madness, the robbed reacts
with panic. They know that whoever takes this madness, steals freedom.
Yet, simultaneously, there is panic caused by freedom. The moment the
subject becomes incommensurably conscious of its freedom, it transmogrifies
into a bird searching for its cage. The dialectic of freedom and captivity
create images of both: a cage, which is looking for a bird, and vice versa.
Kafka understood this. Minimum destruction leads to maximum freedom.
This form of freedom is most certainly not absolute freedom.

The world, writes Nancy, is based on nothing
—and there lies its most liveliest of senses
[Jean-Luc Nancy, Die Anbetung. Dekonstruktion
des Christentums 2, Zirich/Berlin 2012, P52
(i.0. italic)]. Over nothing a whole sails, on
nothing resting. No pedestal necessary:

“No column, no turtle, no sea, not even an open
gap or abyss: for the world is this abyss, which
devours every setting scene” (Ibid, P53f). As
such it engenders endless fragility. One may
allege a distracting indifference of differentiation
in space and time. To allege an ontological status
upon her a distracting indifference tears into
the immeasurable. Boundless becoming begets
stability. Being clenches instability. Dialectics

of being and becoming? Maybe. Diverse
particles spontaneously dance? The whole splits
endlessly? Nancy calls it “the odd itself, the
absolute, oddity of the real” (Ibid, P54) which
could also mean the uncanny yields not to any
reasoning.

Gilles Deleuze & Claire Parnet, Dialoge,
Frankfurt a. M. 1980. P45

On awakening Virilio writes: “Awakening means
to move on, leaving the quay, departing the
port, setting off, but also means to shatter the
peace, accelerate violently, that unforeseen
driving force, suddenly breaks the velocity of the
general traffic. Each awakening disrupts

our contact, our direct experience: velocity
tortures and rips our bodies, steals our speed —
a sensory deprivation of the passenger.
Impelled, propelled — further acceleration
leaves but the drive’s force and the
emancipation of the immediate. Force turns
speed into a synergy of prowess and aim.
Content breaking up and down the living,

in emptiness and speed, we go nowhere”
(Paul Virilio, Fahren, fahren, fahren ...,

o

Berlin 1978, P80).

Hans Blumenberg, Die Vollzéhligkeit der Sterne,
Frankfurt a.M. 2011. P318

When philosophy pleads, it evaluates its
certitude. Constitutive skepticism is reason.
Glee combines and affirms an inconsistent
world. Euphoric questioning resists no
certitude. Philosophy is wanderlust ahead of
nostalgia. Oddity of the real yields uninterrupted
suppression of its meaning. Whereas mocked,
nothing is more uncertain than interpretation.
Serious mockery is the repertoire of common
sense. Who needs philosophy? One answer
perhaps: You, compromised in ignorance!

Ludwig Wittgenstein, Uber GewiRheit, Frankfurt
a.M. 1970. P53

Jonathan Cott & Susan Sontag, The Complete
Rollingstone Interview. New Haven and London
2013. P4

Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans,
Vorlesung am College de France 1978-1979
und 1979 -1980, Frankfurt a. M. 2008. P309

Jean-Paul Sartre speaks of situations, Alain
Badiou of circumstances. All thinking — be

that artistic, philosophic, scientific or political

— articulates itself in contexts in lieu of airless
space. All depends on the question of the
definition of the relation towards the given. It is
not enough to speak of affirmation or critique.
It is more complex. Perhaps, the condition to
think is admittedly more heterogeneous than
homogeneous. There is no such thinking that
would not encounter a crisis of inconsistency,
critical in thinking of the critical state of the
world. Fundamentally, thinking awakens a critical
experience of its fragility. Whoever thinks,
thinks already against him- or herself, uncertain,
undermining the paradigm within. Whether one
speaks of freedom or situation is irrelevant.
Thinking lets go of evidence in order to agree
about the vertigo of non-evidence, its centrifugal
force, its energy. As Sartre and Badiou claim,
there cannot be any serious thinking without
the inconsistency of knowledge. This is an
experience, distinguished by the repetition

of the known, an unraveling of prototypical
programs: perceiving the oddity of the real,
reasoning this abyss of being as an affirmation
of dynamic panic, tears the subject out of its
subject-form into the nameless. Specifying its
headlessness reveals its politics.

. Gilles Deleuze, ‘Was ist der Schopfungsakt?’, in

Schizophrenie & Gesellschaft von 1975-1995,
Frankfurt a. M. 2005. P307

A idealistic chimera prevails. Freedom in objective captivity interweaves

a reality different in texture. For Kafka this fracture creates a way not for a
better world but endures a metamorphosis within. The evidence becomes
shattered. It narcotizes the subject as self-enlightenment to avoid any conflict.
Hans Blumenberg writes: “Convictions may break, the most frail are the
plain which manifest the dubious beyond doubt.™ Philosophic as well as
artistic thinking consider myriad convictions for ontological inconsistency,
confronting and converging a reality. They function within a frame-

work of references to relinquish the consistent.® It is the meaning of
Ludwig Wittgenstein’s claim about conviction: “What I know, I believe.”

ATTENTION Susan Sontag states in a Rolling-Stone interview from 1978:
“Look, what I want is to be fully present in my life - to be really who you are,
contemporary with yourself in your life, giving full attention to the world,
which includes you. You are not the world, the world is not identical to you,
but you’re in it and paying attention to it. That’s what a writer does - a writer
pays attention to the world. Because I'm very against this solipsistic notion
that you find it all in your head. You don’t, there really is a world that’s
there whether you’re in it or not.”” Sontag spots the egocentric, isolated,
and closed self-transparency as a philosophic-idealistic phantom. She claims
being here is not to sacrifice the self as a metaphysical apparition. On the
contrary: the subject is closely connected to the exterior world. The subject
will not flourish in imprisonment. The self is already outside, within the
world, intertwined. Be it social, economic, political or cultural in nature, the
question stands to ask for a reality of worlds intertwined, the human subject
woven within, and how these converge as artistic methodology. In the world
as fragments, the subject assembles meaning. A most effortless dynamic of
life is this resolution. Concurrently, this empathy demands a philosophic-
artistic creation. May there be a rivalry between the world and the work® as
Barthes remarked; for Kafka every work is of the world - which belongs to
it, assembling without assimilating. Every work collects the world where it
belongs. But it does so in revolution. The world in fragments does not concur

swimmingly. It is always due to the subject’s empathy.

FRACTURE Dependence is part of the subject’s reality. Being in objective
reality is never free from codes. Consequently, it has no choice in empathy
towards a world where willingness to question the world is necessary to
understand better. Questioning demands a critical tact sincere enough to
simultaneously grasp and maintain a distance. In polyphonic intervals it
operates within certain conditions. Active distancing of given parameters of
an established reality confronts an attested existence. Critical orientation is
a contingent dialectic. The endless metamorphoses of subjective situations
transform the subject in multiple ways. Inevitably, thinking and analysis
of this multiplicity is subject to revisions. There is no valid conclusion.
To preserve a situation requires a degree of isolation. The subject intensifies
its contact to its own reality by instigating resistance.” What Gilles Deleuze
calls the fundamental affinity between art and resistance'® articulates this
fracture between subject and world.



PANISCHE FREIHEIT MARCUS STEINWEG
TEXTUR Die Realitit ist rissig. Sie entbehrt letzter Konsistenz. Es gibt Spiel-
raume der Freiheit in ihr. Kunst driickt die Faktizitit solcher Spielriume aus.
Sie erdffnet sie im schopferischen Akt. Es gibt keinen Grund, die Kategorie
des Schopferischen als obsolet abzutun. Immer noch geht es in der Kunst
um Schépfung, auch dort, wo der Schopfungsakt sich auf eine Mehrzahl von
Akteuren verteilt. Immer geht es darum, die Risse im Realititsgefiige, statt
zu schliefien, offen zu halten, denn sie indizieren die Offenheit unserer Welt.!
Offenheit, die mit ihrer Unabgeschlossenheit konvergiert, mit ihrem Status
als indefinite Realitit. Das ist das Mindeste, worauf sich die kiinstlerischen
Akteure einigen: dass die Welt eine transformable Textur bildet, an der weiter

zu weben Kunst heifRen kann.

AUFBRUCH Im Aufbruch bricht das Subjekt mit seinen Realititen, um ins
Unbekannte zu gehen. Aufbrechen heifdt, sich auf den Weg machen, indem
man die gefestigten Wege verlisst, von ihnen abweicht, sich der Bewegung
eines Schlingerns tiberldsst. Immer verbindet sich mit dem Aufbruch die
Hoffnung auf Neues. Man begibt sich auf die Reise. Mit Guattari hat Deleuze
den Nomadismus der Sesshaftigkeit vorgezogen, nicht ohne hervorzuheben,
dass das wirkliche Reisen sich auf der Stelle bewegt. Wie ein Kreisel, der sich
in den Boden bohrt. Deleuzes Aufbruch gleicht einer Kreiselbewegung, die mit
der Wirklichkeit bricht, indem sie Locher in sie bohrt. Eben dies heif$t Deter-
ritorialisierung. Nicht, das Territorium zu fliechen, sondern es poros werden
lassen. Die Flucht, die Deleuze mit dem Aufbruch assoziiert, hat nichts mit
blofiem Sichdavonstehlen zu tun. ,,Aufbrechen, sich davonmachen heifdt, eine

7393

Linie ziehen“?, die ins Unbekannte des Bestehenden, statt in seine Transzen-

denz, fithrt. Im Aufbruch prazisiert das Subjekt das Verhiltnis zu seiner Welt.?

PANIK Wie sollte man daran zweifeln, dass der Weltbezug des Subjekts zu
Paniken fiihrt? Die Welt kann als Gefiangnis wie als Wiiste erfahren werden.
Im Weltgefiangnis denken die Gefangenen an Ausbruch. Notigenfalls reifden
sie die Gefingnismauern mit ihren K6pfen ein. Kein Aufbruch, der kein
Ausbruch wire. Die Panik iiberkommt den Eingeschlossenen als Appell zur
Freiheit. Fiir sie ist kein Preis zu hoch. Jeder kennt das Bild des die Wande
seiner Zelle mit seinem Schédel einrennenden Haftlings. Im Zustand der
Panik versagt jegliche Vernunft. Das macht sie nicht weniger sinnvoll. Nicht
verniinftig zu sein, kann Ausdruck gesteigerten Denkens sein. Genau genom-
men gibt es keine Vernunft, die nicht per se panisch wire, tibertrieben, wahn-
sinnig, exzessiv. Die Panik ergreift das Subjekt in dem Moment, indem man
ihm seine Unvernunft zu stehlen beginnt. Das ist die Funktion der Einschlie-
fRungsmilieus, die Michel Foucault beschrieben hat: des Gefangnisses, der
Heilanstalt, der Schule, des Militars. Thre Aufgabe besteht darin, dem Subjekt
seine Verriicktheit zu nehmen. Auf den Raub seines Wahnsinns reagiert der
Bestohlene mit Panik. Er weif}, dass wer ihm seinen Wahnsinn nimmt, seine
Freiheit stiehlt. Zugleich gibt es Panik aus Freiheit. In dem Moment, in dem
dem Subjekt seine Freiheit als inkommensurable bewusst wird, wird es zum

Vogel, der einen Kifig sucht. Die Dialektik von Freiheit und Unfreiheit driickt

1.

.Die Welt", schreibt Nancy, ,beruht auf

nichts — und da liegt das Lebendigste ihres
Sinnes."” (Jean-Luc Nancy, Die Anbetung.
Dekonstruktion des Christentums 2, Zlrich/
Berlin 2012, S. 52 (i.O. kursiv)). Als (iber nichts
schwebende Ganzheit, ruht sie auf nichts. Sie
kommt ohne Sockel aus: , Keine Pfeiler, keine
Schildkréte, kein Weltenmeer, nicht einmal
eine offene Kluft oder ein Abgrund: Denn die
Welt ist selbst dieser Abgrund, der jede Art
von Hinterwelt verschlingt” (Ebd., S. 53f.). Als
solche ist sie Entfaltung unendlicher Fragilitat.
Man kann von der distraktiven Indifferenz ihrer
Ausdifferenzierung in Raum und Zeit sprechen.
Wollte man ihr einen ontologischen Status
zuweisen, misste man von dieser Distraktion
sprechen, die sie ins Unermessliche reif3t. Ihre
Stabilitdt verdankt sie der Unaufhérlichkeit
ihres Werdens. lhre Instabilitat fangt ihr Sein
auf. Eine Art Dialektik von Sein und Werden
also? Vielleicht. Tanz vielféltiger Partikel, dessen
Choreografie nicht festgeschrieben zu sein
scheint? Ganzheit, die nicht aufhort, sich zu
spalten? Nancy nennt sie , die Fremdheit selbst,
die absolute, die Fremdheit des Realen” (ebd.,
S. b4.), was auch bedeuten kénnte, dass ihre
Unheimlichkeit sich keinem Denken beugt.
Gilles Deleuze & Claire Parnet, Dialoge, Frankfurt
a. M. 1980, S. 45.

Zum Aufbruch kann man bei Virilio lesen:

. Aufbrechen heilt sich fortbegeben, vom Quai
ablegen, aus dem Hafen auslaufen, losfahren,
heilt aber auch mit seiner Ruhe brechen, auf
die Gewalt der Geschwindigkeit abfahren, jene
unvermutete Gewalt, die das Fahrzeug erzeugt,
jene Schnelligkeit, die uns so jah von den
durchquerten Orten losreif3t und der wir uns im
allgemeinen Verkehr hingeben. Jeder Aufbruch
ist auch ein Abbruch unseres Kontaktes, unserer
direkten Erfahrung: die Bewegung, die das
Fahrzeug vermittelt, zerreit und foltert den
Kérper, dem sene Eigenbewegung genommen
wird — eine sensorische Deprivation des
Passagiers. Mitgefahren, mitgefangen- die
Gewalt der Fahrt It uns keinen anderen
Ausweg als weitere Beschleunigung und Verlust
des Unmittelbaren. Durch ihre Gewalt wird

die Geschwindigkeit gleichzeitig Geschick und
Ziel. Wir gehen nirgends hin, wir begnlgen

uns damit, aufzubrechen und Lebendiges
abzubrechen, zugunsten der Leere und der
Schnelligkeit.” (Paul Virilio, Fahren, fahren,
fahren..., Berlin 1978, S. 80).

Hans Blumenberg, Die Vollzéhligkeit der Sterne,
Frankfurt a. M. 2011, S. 318.

Sollte die Philosophie sich mit einem Appell
verbinden, dann ist es der zur Prifung ihrer
Gewissheiten. Das ist die dem Denken
konstitutive Skepsis. Sie verbindet sich mit
der Heiterkeit der Affirmation der Inkonsistenz
der Welt. Keine Gewissheit resistiert ihrer
euphorischen Befragung. Statt Heimweh

zu sein, ist Philosophie Fernweh. Sie 6ffnet
sich den fremden Anteilen der Realitat durch
unausgesetzte Infragestellung ihres Sinns.
Nichts ist ungewisser als ihre Bedeutung,
weshalb sie sich routiniertem Spott ausgesetzt
sieht. Sie ernst zu nehmen, indem man sich
Uber sie lustig macht, gehért zum Repertoire
des Common Sense. Wer braucht schon
Philosophie? Eine Antwort ware: Eben Du,
dessen Ignoranz sie kompromittiert!

Ludwig Wittgenstein, Uber GewiRheit, Frankfurt
a. M. 1970, S. 563.

Susan Sontag & Jonathan Cott, The Doors

und Dostojewski. Das Rolling-Stone-Interview,
Hamburg 2016, S. 26.

Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans.
Vorlesung am Collége de France 1978 - 1979
und 1979 - 1980, Frankfurt a. M. 2008, S. 309.

sich in beiden Bildern aus: im Kéfig der einen Vogel sucht, wie umgekehrt.
Kafka wusste das. Ein Minimum an Zerstérung kann zu einem Maximum

an Freiheit fithren. Zweifellos handelt es sich bei dieser Freiheit um keine
absolute Freiheit. Die bleibt idealistische Chimare. Es ist Freiheit in objek-
tiver Unfreiheit, eine bestimmte Art sich anders mit der Realitatstextur zu
verweben als zuvor. Bei Kafka erscheint sie als Ausweg, der nicht aus der Welt
in eine bessere fiihrt, sondern verandert in ihr sein lisst. Es geht darum, mit
den Evidenzen zu brechen. Sie narkotisieren das Subjekt, indem sie als Selbst-
verstandlichkeiten auftreten, um sich jeglicher Infragestellung zu entziehen.
Hans Blumenberg schreibt: ,,Gewif$heiten sind zerstérbar, am empfindlichsten
die, deren Selbstverstandlichkeit sie unbemerkbar und damit unbefragbar

78

gemacht hat.* Philosophisches, wie kiinstlerisches Denken heifdt, simtliche
Gewissheiten zu priifen, um sie mit der ontologischen Inkonsistenz des
Realitit genannten Zusammenhangs zu konfrontieren. Gewissheiten sind
nichts als Gewissheiten. Sie funktionieren im Verhiltnis zu einem Bezugs-
system, das letzter Konsistenz entbehrt.® Das ist der Sinn des Satzes aus

Ludwig Wittgensteins Uber GewifSheit: ,Was ich weif3, das glaube ich.“

AUFMERKSAMKEIT Im Rolling-Stone-Interview von 1978 konstatiert Susan
Sontag: ,,Ich mdchte in meinem Leben vollkommen prisent sein - genau dort
sein, wo ich gerade bin, ganz bei mir selbst sein, meine volle Aufmerksam-
keit auf die Welt richten, die auch mich einschliefdt. Du bist nicht die Welt,
die Welt ist nicht mit dir identisch, aber du bist in ihr und schenkst ihr deine
Aufmerksamkeit. Das ist die Tatigkeit des Schriftstellers - der Schriftstel-
ler schenkt der Welt seine Aufmerksamkeit. Ich bin entschieden gegen die
solipsistische Auffassung, dass alles in unseren Kopfen stattfindet. Das stimmt

nicht, es gibt eine dufdere Welt, ob man sich in ihr bewegt oder nicht.”’

Sontag
weif, dass es volles Beisichsein und geschlossene Selbsttransparenz nur als
philosophisch-idealistisches Phantasma gibt. Was sie Aufmerksamkeit nennt
und Prisentsein, heifst nicht, sich einem metaphysischen Prasenzphantasma
hinzugeben. Im Gegenteil: Das Subjekt ist mit der AufRenwelt verklammert.
Thm wird es nicht gelingen, sich in einer Ipseitit einzuschliefRen. Es selbst
ist bereits draufien, in der Welt als ein Teil von ihr, mit ihr verwoben, durch
sie bestimmt. Es geht um die Frage der Weltverwobenheit des menschlichen
Subjekts, und wie sie sich mit der kiinstlerischen Praxis verbindet, die nicht
anders kann als sich zu den bestehenden Realitiaten zu verhalten, seien sie
sozialer, konomischer, politischer oder kultureller Natur. Als Teil der Welt
bringt das Subjekt ihr Aufmerksamkeit entgegen. Es gehort zur einfachsten
Lebensdynamik, dies zu tun. Zugleich lasst sich diese Aufmerksamkeit zu
einer Sensibilitét steigern, die nach kiinstlerisch-philosophischer Formulierung
verlangt. So sehr es auch eine ,Rivalitit zwischen der Welt und dem Werk"®
geben mag, wie Barthes unter anderem in Bezug auf Kafka feststellt, so sehr
ist jedes Werk von der Welt - der es angehért, indem es ihr héchste Aufmerk-
samkeit entgegenbringt, ohne sich ihr zu assimilieren - durchschossen. Jedes
kiinstlerische Werk zeugt von der Welt, in der es entsteht. Doch tut es dies
durch Resistenz ihren Diktaten gegeniiber. Das Weltverhaltnis des Werks lasst
sich nicht auf eine einfache Formel bringen. Immer aber verdankt es sich der
Aufmerksamkeit des Subjekts gegeniiber seiner Situation.



RISS Zur Realitédt des Subjekts gehort reale Dependenz. Nie ist es frei von
Kodierungen, die sein Sein in der objektiven Welt determinieren. Folglich
bleibt ihm nichts tibrig, als sich so aufmerksam wie méglich zu seiner Welt zu
verhalten, was die Bereitschaft einschliefRt, den Weltzusammenhang, dem es
angehort, in Frage zu stellen, um ihn besser zu verstehen. Infragestellung, die
ein Hochstmaf an kritischer Sensibilitit verlangt, insofern sie ein Sicheinlas-
sen auf die Situation ebenso erfordert, wie eine gewisse Distanz. Nur handelt
es sich um eine Distanz, die inmitten der gegebenen Lage operiert. Eine
aktive Distanzierung von den geltenden Parametern der etablierten Realitét
bei voller Konfrontation ihrer faktischen Existenz. Zur kritischen Einstellung
gegeniiber der eigenen Situation gehort die fortlaufende Auseinandersetzung
mit ihr. Situativ ist das Subjekt auch in dem Sinn als dass sich seine Situation
kontinuierlich dndert. Folglich miissen das Denken und die Analyse dieser Si-
tuation sich mit ihrer Veranderung verandern. Es kommt zu keinem Ergebnis
mit letzter Giiltigkeit. Zum Sicheinlassen auf seine Situation gehért weiterhin
das Markieren eines gewissen Abstands zu ihr. Das Subjekt intensiviert den
Kontakt zu seiner Realitit, indem es ihr einen Widerstand eintrigt.® Was
Gilles Deleuze die ,,grundlegende Affinitit zwischen einem Kunstwerk und
einem Widerstandsakt“!° nennt, artikuliert den Riss zwischen dem Subjekt
und seiner Welt.

9. Jean-Paul Sartre spricht von Situationen
(situations), Alain Badiou von Umstanden
(circonstances). Jedes Denken - sei es
kunstlerisch, philosophisch, wissenschaftlich
oder politisch — artikuliert sich in Kontexten,
statt im luftleeren Raum. Alles héngt an der
Frage der Definition des Verhéltnisses zum
Gegebenen. Es reicht nicht aus, von Affirmation
oder Kritik zu sprechen. Es ist komplexer.
Vielleicht kann man sagen, dass die Bedingung
der Moglichkeit des Denkens, das Sicheinlassen
auf diese Komplexitat ist, statt ihre Uberhastete
Verwerfung im Votum fur nur eine Option.

Es gibt kein Denken, das sich nicht in die

Krise des Selbstverlusts stiirzte, um inmitten
des Gegebenen auf dessen Inkonsistenz
ausgerichtet, kritisches Denken des kritischen
Zustands der Welt zu sein. Im Herzen der
Situation und Umsténde erwacht das Denken
als kritische Erfahrung ihrer Fragilitat. Wer denkt,
denkt bereits gegen sich, entzieht sich seine
Gewissheiten, destabilisiert das Paradigma,
indem er sich bewegt. Ob man von Freiheit oder
Ereignis spricht, ist unerheblich. Das denkende
Denken gibt seine Evidenzen aus der Hand, um
in den Taumel der Nichtevidenz einzuwilligen,
der seine Fliehkraft darstellt, seine Energie.
Sartre und Badiou wissen, dass es kein ernst
zu nehmendes Wissen ohne die Erfahrung der
Wissensinkonsistenz geben kann. Eben dies
ist eine Erfahrung und unterscheidet sie von
der Repetition des Bekannten, dem Abspulen
eines Programms: Das Ertasten der Leere im
Wirklichen, die Berlhrung des Lochs im Sein
als Affirmation der Kopflosigkeit einer Dynamik,
die das Subjekt aus seiner Subjektform

ins Namenlose reilt. Im Prézisieren dieser
Kopflosigkeit liegt seine Politizitat.

10. Gilles Deleuze, ,Was ist der Schopfungsakt?*, in
ders., Schizophrenie & Gesellschaft. Texte und
Gesprache von 1975-1995, Frankfurt a. M. 2005,
S. 307.

10







14

REIN UND RAUSLAND

2020, video, sound: Carlo Heller

10

2020, digital photo print, 37 x 59 cm

15



CONDITION

2020, graphite on wood, lacquer on metal, 1770 x 100 x 10cm




MAPS OF NOTHING STEFANIA PALUMBO

Assuming it were possible for every single word that has been written since
the very beginning of writing to be contained on one surface, how much
space would that occupy? How many layers would that fill? The nature of the
material used by Stephanie Stein immediately evokes its most widespread
use: writing. Graphite comes with a specific range of references but, our way
of thinking is already stuck in the intricate realm of language. The ambiguity
of language reigns and there is nothing we can do to free ourselves from it.
Philosophy has always tried to define a possible structure, a universal law that
could codify the intangible relationship between a word and its scientifically
proved significance. But it is precisely this ambiguity that makes discussion
possible, and that, ideally, could be accumulated in layers of written words.

Stephanie Stein’s exhibition Rein und Rausland at Sauvage, Diisseldorf,
presents a rigorous selection of her latest works.

Upon entering the first room of the exhibition space, one is confronted by
a large grid of nine square panels depicting a monochrome landscape. A huge
map of nothing at first glance, but as one looks at it an overwhelming feeling
of comfort slowly begins to arise and potential interpretations are revealed.
The viewer is standing in front of a two-dimensional work but its polished
surface awakens another sense that completes the experience. Even without
touching the work, its texture evokes soft connotations. The title of the work,
90-60-90, is a direct reference to the canonic measurements of the perfect
female body, a numerical definition of an obsolete and sadly standard way
of identifying ideal beauty. The superficiality of such an example of male
chauvinism is underlined here and somehow dissolved in the landscape of
possibilities suggested by Stein’s work. Layers of graphite are pressed onto
the aluminum support and the surface of each of the nine panels is sanded
several times. The entire process creates an oscillation between discovering
and hiding, an accumulation that releases a powerful silence. This silence
is just like the confrontation with the primordial language of nature, which
create a figurative enantiosemy by containing everything and nothing.

The natural landscape that has shaped Stephanie Stein’s formative years
has the intense characteristic of rawness; the ground at the edge of the ocean
creates a gap like a cut in the scenery that reveals all its unquestionable truth,
one that artificial language will never be able to grasp. But nature does, and so
the geological origin of graphite seems to perfectly represent the archetype of
language explored by Stein, communicating a deep sense of immanence.

As Marcus Steinweg so aptly summarized: Stein delicately and persistently
explores with her geometries of determinacy and indeterminacy spaces that
create emancipation from reality.

In Condition, another work presented at the show, the use of graphite keeps
us in this undetermined space, but the clear definition of the architectural
element of the classical Greek column as a horizontal portion of the surface
gives us the possibility of holding onto something more decipherable. The
image suggested by the use of such a specific element pushes us to another
aspect of Stein’s work that concerns her research: politics.

18

The definition of the self in a social context is a natural and necessary aspect
of human development in our civilized world. Leaning toward the philosophy
of Hannah Arendt, Stephanie Stein’s artistic investigation of political self-
definition relies on Arendt’s belief that the self needs to be emancipated from
its private life, family, group, and origin in order to accept the risk of being
exposed to others for the love of a world inhabited by unique people.

The critique regarding the use of numbers as a measurement of
achievement in 90-60-90 becomes even more political when viewed from
this perspective. The meaning of existence for each human being comes by
affirming a freedom that is basically the power of initiative and innovation,
the ability to express oneself and to take responsibility for one’s actions,
transforming the context of relationships, traditions, and established
rules that construct reality around us in a place of a common grounding of
experiences, of sharing a common destiny. Politics is to enhance the human
condition as a condition of plurality.

The title of the exhibition, Rein und Rausland, is also the title of a video
collage in the exhibition that shows large dust clouds growing in the air filmed
from the rear window of a rapidly moving car. This loop is overlaid by a scene
from Elio Petri’s movie La classe operaia va in paradiso where a neon light is
broken and falls down as a result of the rebellious actions of the factory’s
workers against the capitalistic power represented by the owners. This
movement of breaking lights and falling shards creates a strong contrast with
the images of the dust rising from the escaping car. The divergence suggested
by the images is reflected in the title of the work and in the similar sounding
choice of words. Once again, the ‘in and out’ intellectual movement that Stein
confidently uses as the expression of her own artistic language represents the
conflict experienced by the human condition experiences We are constantly
finding ourselves in the position of having to choose from many possibilities,
our free will is both a tool for escape and a trap, and defining a possible space
where a choice has not yet been made, where language is still pure and not
corrupted by its use, remains at the heart of Stephanie Stein’s research.

The repetition of a historical image of playing children in a brutalist
playground surrounded and delimited by large marble elements, printed
twice with the silkscreen letters I on one and O on the other, is the element
in the exhibition that condenses the vast philosophical wandering of the
self: I0 — the Italian word for I — is spelled on the image of our innocence.

A Pasolinian image of an incorruptibility that is represented by characters
lacking a specific identity, petrified by their sweetness, moving between

acceptance and resistance.

19



MAPS OF NOTHING STEFANIA PALUMBO

Angenommen, es wire moglich, jedes einzelne Wort, seit dem Ursprung
des Schreibens, auf einer Flache unterzubringen: Wie viel Platz wiirde
das beanspruchen? Wie viele Ebenen wiirde das fiillen? Das Material, das
Stephanie Stein fiir ihre kiinstlerische Arbeit verwendet, Graphit, lasst
un-mittelbar an seine am weitesten verbreitete Verwendung denken - die
Schrift. Die Mehrdeutigkeit der Sprache hat absolute Macht iiber uns,

und wir sind durch nichts imstande, uns von dieser zu emanzipieren. Alle
Versuche, ein universelles Gesetz zu finden, das die ungreifbare Beziehung
zwischen einem Wort und seinem wissenschaftlichen Bedeutungsgehalt
definiert, ist die Triebfeder philosophischen Denkens.

Aber genau diese Ambivalenz kann eine Diskussion anstofien und
bestenfalls in Ebenen geschriebener Worte akkumuliert werden.
Stephanie Steins Ausstellung Rein und Rausland bei Sauvage, Diisseldorf,
umfasst eine konzentrierte Auswahl ihrer neuesten Arbeiten.

Im ersten Ausstellungsraum sieht man sich mit einem grofRformatigen
Raster - bestehend aus neun quadratischen Tafeln, die sich zu einem mono-
chromen Landschaftsmotiv zusammenfiigen - konfrontiert. Wahrend die
Arbeit auf den ersten Blick wie eine riesige Karte des Nichts anmutet,
werden bei genauerer Betrachtung mogliche Interpretationsansatze offenbar,
und es stellt sich ein Gefiihl der Vertrautheit ein. Obwohl man vor einem
zweidimensionalen Werk steht, aktiviert dessen polierte Oberfliche einen
weiteren Sinn, der die Erfahrung vervollstandigt: auch ohne die Arbeit zu
beriihren, ruft deren Textur weich konnotierte Sinnesempfindungen in
einem hervor. Der Titel der Arbeit, 90-60-90, ist ein direkter Verweis
auf die kanonischen Mafle des vermeintlich perfekten Frauenkdorpers, die
numerische Definition von idealer Schonheit entlang einer tiberholten und
doch gingigen Sicht, deren Oberflachliche hier durch den Abstraktionsgrad
ad absurdum gefiihrt wird. Nachdem mehrere Graphit-Schichten auf die
Trager gepresst werden, wird die Oberflache jeder der neun Platten mehr-
fach geschliffen. Der gesamte Prozess entspricht einem Oszillieren zwischen
Aufdecken und Verbergen und schafft eine Dichte, die eine kraftvolle Ruhe
ausstrahlt. Es ist, als wiirde man mit der Ursprache der Natur konfrontiert,
die - indem sie alles und nichts enthilt - ein figiirliches Januswort offenbart.

Die fiir Stephanie Stein priagende Landschaft zeichnet sich durch ihre Roh-
heit aus. Der Raum zwischen Kiiste und Ozean offenbart die ganze Wahrheit
der Landschaft - eine Wahrheit, die die Sprache der Kunst nicht zu erfassen
vermag. Doch die Natur ist dazu in der Lage, und der geologische Ursprung
des Graphits scheint den Archetyp in idealer Weise zu reprasentieren, da
es ein unerwartes Gefithl von Immanenz aufkommen lésst.

Marcus Steinweg hat es treffend zusammengefasst: Stephanie Stein erfasst
mit ihren Geometrien der Determiniertheit und Indeterminiertheit Raume,

die sich von der Realitit emanzipieren.

Condition - eine weitere Arbeit der Ausstellung - hilt einen durch die erneute
Verwendung von Graphit in diesem unbestimmten Raum fest. Doch die klare

20

Definition des architektonischen Elements der klassischen griechischen
Saule als horizontaler Teil der Oberfliche bietet Gelegenheit, uns auf
etwas Dekodierbareres zu fokussieren. Das durch die Verwendung eines so
spezifischen Elements erzeugte Bild fiihrt zu einem weiteren Aspekt von
Steins Schaffen, als essenzieller Teil ihrer Auseinandersetzung: die Politik.

Die Definition des Selbst in einem sozialen Kontext ist der zentrale
Aspekt natiirlicher - und sicher nicht ausschliefdlich menschlicher -
Personlichkeitsentwicklung. In Anlehnung an Hannah Arendt geht Stephanie
Stein davon aus, dass das Selbst von Privatleben, Familie, Gruppe und
Herkunft emanzipiert werden muss, um zu wachsen und beitragen zu kénnen -
immer verbunden mit dem Risiko eines ungliicklichen Verlorenseins.

Vor diesem Hintergrund wird die mit 90-60-90 angedeutete Kritik an
der Verwendung von Zahlen als Maf$stab fiir vermeintlichen Erfolg noch
starker politisch aufgeladen. Es geht um die Affirmation einer Freiheit, die
aus eigener Initiative entsteht - aus der Fihigkeit zur Benennung und aus der
Verantwortung fiir die eigene Handlung - als Position gegeniiber Traditionen
und Regeln, die die Realitit als gemeinsam erlebte Erfahrung konstituieren.
Politik bedeutet, die conditio humana zu einer Bedingung von Pluralitit
zu erkldren.

Der Titel der Ausstellung Rein und Rausland ist auch der Titel einer in
der Ausstellung prisentierten Videocollage, die Staubaufwirbelungen hinter
einem schnell fahrenden Fahrzeug zeigt und die aus der Heckscheiben-
perspektive zu sehen sind. Die Videoschleife wird von einer Szene aus
Elio Petris Film Der Weg der Arbeiterklasse ins Paradies iiberlagert, in der
ein Neonlicht zu Beginn eines Fabrikarbeiter-Aufstands gegen die von den
Eigentiimern reprasentierte kapitalistische Macht zerbrochen wird und die
Bruchstiicke zu Boden fallen. Diese Bewegung von zerbrechendem Licht
und herabfallenden Scherben geben dem aufwirbelnden Staub hinter dem
rasenden Fahrzeug eine Dringlichkeit, die mit Flucht-vor-einem-Seinszustand
konnotiert ist. Die hier suggerierte Diskrepanz spiegelt sich im Titel der
Arbeit wider. Einmal mehr repréasentiert die intellektuelle Bewegung des
Rein und Rausland, die Stein selbstbewusst als Ausdruck ihrer eigenen kiinst-
lerischen Sprache verwendet, den Konflikt, der die menschliche Existenz
ausmacht. Wir befinden uns stindig in der Situation, aus vielen Optionen
wihlen zu miissen. Unser freier Wille erweist sich gleichermafien als Flucht-
instrument und als Falle. Das Definieren eines Moglichkeitsraumes, in dem
die Wahl noch nicht getroffen wurde, in dem die Sprache noch nicht durch
ihren Gebrauch korrumpiert ist, bleibt das zentrale Anliegen.

Die wiederholte Verwendung einer historischen Fotografie von Kindern
in einer - von brutalistischer Architektur dominierten - Spielplatz-Szene
verdichtet sich zum philosophischen Streifzug des Selbst. Jeweils mit einem
Siebdruckbuchstaben versehen - I auf der einen, O auf der anderen - ergeben
die beiden Fotografien zusammengenommen den Titel IO, ital. ,,ich®. Somit
tragt das Abbild unserer Unschuld die Aufschrift ,,ich“ - das pasolinische
Bild einer Unbestechlichkeit, die von Figuren verkérpert wird, die zwischen
Akzeptanz und Widerstand hin und hergerissen werden.

21



90-60-90

2020, graphite on metal, 267 x 267 x 1cm




MARTHA
2017, upholstered wood, lacquer, 250 x 250 x 2560cm

25



26

DEVICES TO ENTER A SPACE

2018, graphite and lacquer on wood, 6-part installation, each 200 x 20 x 13 cm

7
4/
/4
4
./
Y
,./
4




DEVICES TO ENTER A SPACE ANETTE HANS

Stephanie Stein’s works position themselves between inside and outside. They
are objects with a clear spatial relation; they make their relativity, their
schematic character a principle. Even when found flat on the wall, forming
only contours and lines. Their materiality is arranged in layers and contains
pictorial moments. Between image and object, between mental and physical
space. In this in-between-space, they negotiate orders of knowledge and
questions of power.

The distance between two fingers is an in-between-space measured by the
substance between them — it doesn’t get filled. A gap in knowledge is created
within it, a collision between expectations and perceptions.

Between the tactile qualities of the carpet and the enlarged fingers another
space of contradiction and consensus, closeness and distance is created. They
are images of this state of incompletion, of the non-accessibility and elasticity
of images and things. The spatial dispositions and the agents that open up
the space — a space that is both public and private, sensory and theoretical,
aroom that is feminist? — are silent abstractions that paradoxically become
even more articulate for being so. Through them and between them, there
runs a schism that exists in dependence on and against reality. It is that of
space, that of the sensory counterpart. The work cotaining fingers is titled
might — might as a minimalist ‘power’ and as a minimalist ‘perhaps’. It is an

artificial construct that formulates the fragility of showing and seeing.

Zwischen Innen und Aufien verorten sich die Arbeiten von Stephanie Stein.
Sie sind Objekte mit einem klaren Raumbezug, die ihre Relativitit, ihren
Anordnungscharakter zum Prinzip machen. Auch dann, wenn sie sich flach
auf der Wand wiederfinden, nur Umrisse und Linien bilden. Ihre Materialitat
ordnet sich in Schichten an und enthilt malerische Momente. Zwischen
Bild und Objekt, zwischen mentalem und physischem Raum. In diesem
Zwischenraum verhandeln sie Wissensordnungen und Machtfragen.

Der Abstand zwischen zwei Fingern ist ein Zwischenraum, der durch
die Substanz zwischen ihnen vermessen und nicht gefiillt wird. In ihm
entsteht eine Erkenntnisliicke, eine Kollision zwischen Erwartungen und
Wahrnehmungen.

Auch zwischen dem Taktilen des Teppichs und den vergréflerten Fingern
entsteht ein Zwischenraum von Widerspruch und Einverstindnis, Nihe
und Distanz. Es sind Bilder von diesem Umstand der Liickenhaftigkeit, von
der Unzuginglichkeit und der Dehnbarkeit der Bilder und der Dinge. Die
raumlichen Anordnungen, bzw. die Hilfsmittel die sich den Raum erschlief}en
- ein gleichsam o6ffentlicher wie privater, ein sinnlicher wie theoretischer, ein
feministischer Raum? - sind stille Abstraktionen, die darin paradoxer Weise
umso sprechender sind. Durch sie und zwischen ihnen verlauft ein Schisma,
das in Abhingigkeit von und gegen Realitit existiert. Derjenigen des Raums
und derjenigen des sinnlichen Gegeniibers. Die Arbeit mit den Fingern ist
might betitelt - eine minimalistische Macht und ein minimalistisches , kénnte” -
das als kiinstliches Konstrukt die Fragilitit von Zeigen und Sehen formuliert.

28




ROBIN HOOD

HI-FI

2020, digital photo print, 79 x 79 cm

65 x 75 cm

2020, digital photo print,

31

30



H.O.T. (HOUSE OF T

2019, graphite on wood, 5-part installation/mise en

.



Texts:

Annette Hans, Stefania Palumbo, Marcus Steinweg
Translations and proofreading:

Mark von Schlegell, Good & Cheap Art Translators

Exhibition spaces:

Sauvage, Disseldorf, Germany: page 12 -15, 20, 21

kjubh, Cologne, Germany: page 24, 25

Mélange, Cologne, Germany: page 28, 29

Public Program Paris Internationale, The Performance Agency, Paris, France: page 30, 31

Photography:

Johannes Bendzulla page 12 -15, 20, 21
Marcus Schneider: page 22, 23

Achim Kukulies: page 24, 25

The Performance Agency: page 30, 31

Collaboration:
Tobias Hoffknecht, page 22, 23

Design:
Heller & C GmbH, Berlin/Cologne

Paper: Cartiere Fedrigoni
Cover: Sirio Color Rough Jasmine, 210 g
Inside: X-PER White, 140 g

Publisher:
Heller & Sons Publishers
Lindenstrasse 20, 50674 Cologne, Germany

Printing:
Grafische Werkstatt Druckerei und Verlag, Gebrider Kopp GmbH und Co.KG, Cologne, Germany

All rights reserved
© 2020 of the publication Stephanie Stein and the authors

Special thanks:

Victor, Carlo & Lars Heller, Stefania Palumbo, Marcus Steinweg, Mark von Schlegell, Annette Hans,

Jan Hohe, Elena Brugnano, Nicola Flossbach, Scott Watson, Monika Leyer-Pritzkow, Henning Boecker,
Patrick Haas, Jonas Schenk, David Ostrowski, Robert Elfgen, Michael Kopp, Anika Schréder, Bernd Euler,
Holger Link, Josephine Nickel, Philipp & Stanton, Gigi & Alfonso Johnson

www.stephanie-stein.com




HELLER & SONS
Publishing




